

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

#### 1 3/01 424.50



### HARVARD COLLEGE LIBRARY





•

I

,



-



-

I

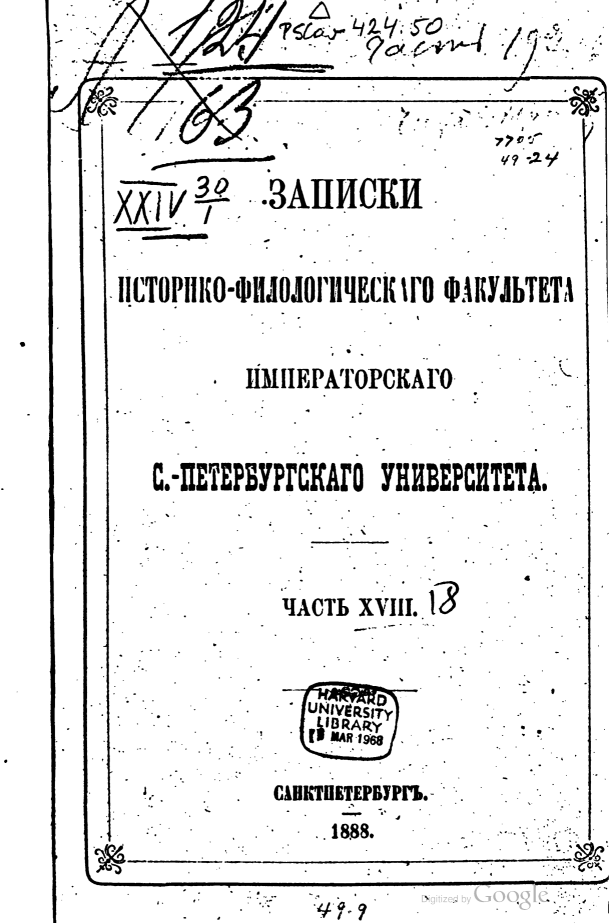
•



ł

.....

1



Digitized by Google

•

ī

## ЗАПИСКИ

### историко-фи**ло**логическаго факультета

### ИМПЕРАТОРСКАГО

## С.-ПЕТЕРБУРГСКАГО УНИВЕРСИТЕТА.

ЧАСТЬ ХУШІ.

CAUKTHETEPBSPI'S. 34 THHOFPAOIN B. BE305PA30BA # K (Bac, Octr., 8 Junis, N 43.)

### 1888.

Digitized by GOOGLE

A 75(av 424,50(18)



.

3.

Печатается по опреділенія Псторико-Филелогическаго факультета Императорскаго С.-Петербургскаго Университета.

Секретарь В. Ериштедин.

31 Марта 1889 г.



## ОПЫТЪ

# HOCTPOEHIA TEOPIN NATEPIN

НА ПРИНЦИПАХЪ

критической философии.

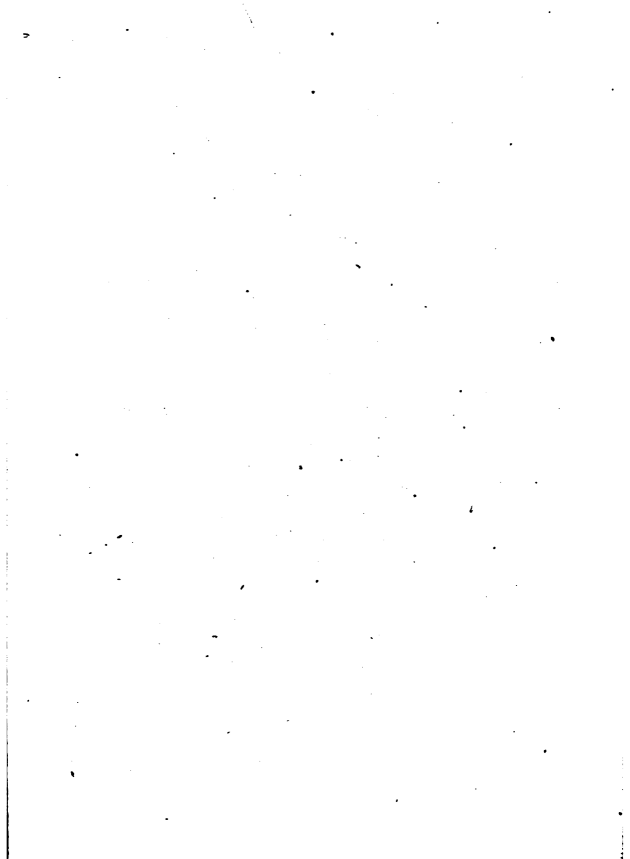
ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.

Элементарный очеркъ критической философія, историческій обзоръ важиййшихъ ученій о матерія, ученіе о силахъ.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ. 1888.





### ПРЕДИСЛОВІЕ.

Въ понимании матерія въ настоящее время господствуеть поднъйній хлосъ набній. Такъ возьмень только три важнъйшихъ вопроса — о силахъ натеріи, объ ся строеніи и о нассв, и им найденъ саные разнообразные, взапинонсключающіе взгляды. Многіе ученые объявляють невозможныхъ существование въ натерин такихъ силъ, какъ непосредственное притяжение на разстояния зенлей луны, и считають необходимымь объяснять эти явленія конбинаціями толчковъ междупланетной среды и т. п. "Въ настоящее время, говорить г. Хвольсонъ, ни одинъ мыслящій физикъ не признаетъ такого дъйствія одного тела на другое. Всякій понимаеть, что приближеніе тіль другь къ другу должно имъть какую нибудь внъшнюю причину, которая, однаво, словояъ "притяжение" не объясняется". Однако эти дъйствія признавались и признаются такние физиками, которыхъ никакъ пельзя назвать немыслящими, и не только физиками недавиято прошлаго, еще почти вчера жившими — каковы, Амперъ, Коши, Френель и др., но и современными-Вильгельномъ Веберонъ, Целльнеронъ, Гельнгольценъ, Гирнонъ и др.; послѣдній называетъ объяснение тяготъния посредствояъ движений non sens absolu. Не очевидный ли хаосъ инбній? По словаяв одного ученаго выходить, что такой изслёдователь, какъ Гириъ, оказывается немыслящимъ, а по слованъ послёдняго-первый проповъдуетъ абсолютную безсинслицу! Но каково инъніе саного Гирна? Для всёхъ силъ, кроме разве таготенія и упругости, онъ допускаеть существование какой то особой подвижной, но нематеріальной субстанцін, благодаря которой (но не ся движеніянь) нате-

ріальные атомы испытывають тѣ или другія перемѣны; она то и составляеть силу электричества, свёта, теплоты и магнитизма. "Гириъ, Слестящимъ работамъ котораго по теплотъ справедливо отдаетъ уваженіе весь ученый міръ, говорить Секки, придумываеть для силь какія то особыя сущности, не то духовныя, не то матеріальныя, пли, лучше сбазать, начто такое, что трудно и даже невозможно себѣ уяснить. Нельзя пе пожальть, что столь искуссный изслёдователь вводить въ науку подобныя туханности". Такое же разногласие им встричасиъ въ вопрось о строени натерія. По однѣмъ теоріямъ она считается сплотной и непрерывной, по другаяъ же атомастичной, при чемъ и тъ и другия иодразділяются еще дальше. Такъ теоріи сплошной матерія далеко не одинаково объясняють разнообразие тыл. Тохсонъ предполагаетъ для этой цёли существование въ матеріи неразрушимыхъ и несливающихся между собой вихревыхъ колецъ (вродъ колецъ табачнаго дыма); Делингсгаузенъ же допускаеть въ ней стоячія волны (врод'т тіхть, которыя возникають при колебавіяхъ струны не какъ цілаго, а разділившейся на отдільно колеблющіяся части) и т. д. Столь же разнообразны и признаваемыя нинъ атомистическія теоріи. Однѣ допускають протяженные атомы, которые не имъютъ никакихъ силъ. Другія сверхъ протаженнаго вещества допускають въ нихъ и сили. Третьи, напротивъ, отрицаютъ въ атомахъ протяженность и считають ихъ только пунктами, изъ которыхъ исходять действующія на разстоянія силы. Четвертыя считають атомы постоянно однообразно изчёняющихися скоиленіями матеріи и т. д. То же сачое разногласие повторяется и въ понимания массы. Одни се считають какияь то присущияь матеріи сопротивленісяь переивнаяъ состояній, и ставятъ ев въ связь съ инерціей и даже непроницаемостью. Другіе разсматривають се какъ показателя количества матеріи, понимая подъ словомь количество объемь послѣдней. Третьи утверждають, что масса не имбетъ ни малбйшей связи съ протяжениемъ. Четвертие предлагають ограничиться только пониманиемъ массы какъ коэфициента, соопредъляющаго витсть съ величиной действующей силы скорость теля и т. д.

Такой хаосъ въ понятіи матеріи указываеть, что оно нуждается въ нолной философской нереработкѣ на основаніи всѣхъ данныхъ, которыя предъявляются современной наукой: вѣдь принципіальныя понятія, къ числу которыхъ принадлежить и матерія, ногуть разрабатываться только философіой (подразунівая не личность изслёдователя, а науку, характерь изслёдованія), а не другими науками, такъ какъ въ противномъ случав послёднимъ не на чемъ было бы обосновывать своихъ изслёдованій; пбо прежде чёхъ изучать какую зибо область явленій, я долженъ предварительно отмътить, что именно и съ вакой стороны нахъренъ я изучать, т. е. долженъ построить нъкоторые руководящие принципы. Съ другой стороны почти всв построя мыя естествознаніемъ понятія, взятыя въ томъ самонъ видѣ, въ которомъ они фигурируютъ въ немъ, не должны считаться реальниян, и ихъ значение ограничивается лишь тъяъ, что они служать прісхами для предъугадыванія явленій прямаго опыта; въль задача естествознания состонтъ именно въ умъньи предъугадывать наступленіе явленій и въ пріобрѣтенія такинъ путочъ возножности распоряжаться ихъ ходонъ. Определить же тв реальные законы, благодаря которынь понятія естествознанія, будучи употребляены въ качествъ прісновъ, становятся пригодными для предъугадыванія, составляеть одну изъ задачь философія. Есля же мы этимъ понятіямъ принишемъ прямо, безъ всякой предварительной философской обработки, какое либо реяльное значение, какъ это, къ сожалёнию, очень часто практикустся, то это будетъ свидътельствовать объ отсутстви какъ бы чувства фактичности, о сябшении естествознания съ нетафизикой дурваго пошиба: это значить принисать тому, что нивсть завёдомое значение только въ смыслё приема, возможность существовать отдёльно отъ всякаго вычисляющаго при его помощи или соображающаго ука, переносить на явленія то, что завѣдоно составляеть пока только удобную точку зрѣнія нашего уна. Естественно, что при такихъ условіяхъ им запутаенся въ безвыходныя противоръчія. Потому параллельно съ естественно-научными изслядованіями почти каждый вопросъ должень подворгаться также и философской обработкъ, цъль которой состоить въ томъ, чтобы на основания данныхъ естествознания и, главное, путемъ анализа сахой нашей познавательной способности выдёлить изъ первыхъ то реальное, что въ нихъ содержится и построить такія нонятія о природъ, которыя имълн бы реальное значеніе, т. е. которыя изображали бы намъ связь и законы самихъ явленій, а не однъ лишь пригодныя или удобныя для продъугадыванія иослёднихъ методы и точки зрения. Безъ такого изслёдования им

не ножемъ пріобръсти инбабого бритерія, который далъ бы нанъ возможность отличить пригодность отъ реяльности; а потому им неизбъжно запутываемся въ туманныя, фантастическія и противорѣчивыя воззрѣнія. Вѣзь чтобы учѣть отдѣлить реяльное отъ нереальнаго надо обладать иныхъ искусствояъ, чёнъ то, которое необходино для предътгадыванія, экспервнентированія и наблюденія, а главное --- для этого надо научнть самое познание, т. е. познавательную способность, преділы, составь и процессь ся діятельности \*). Что же касается до хатерія, то ея изученіе, безспорно, должно составить одних изъ важнъйшихъ отделовъ философіи природы: на почви тъхъ понятій, которыя мы построяемъ относительно натерія и натеріяльных явленій, зиждется, пожалуй, все наше познаніс; и если основныя понятія будуть ложны и пропитаны догнатическими вилислами, сибшеніемъ точекъ зрънія съ самими явлоніями, пригоднаго съ реальнымъ, то что же должно произойти въ болѣе сложныхъ, основанныхъ на нихъ воззрѣніяхъ, напряибръ въ нашихъ взглядахъ на органическія, психофизіологическія, коральныя явленія в т. д.? Истинное познанію не кожеть быть постросно на ложномъ или произвольномъ фунданентъ. Неприяврилое же разногласие и явные или подразунъваеные взаниные попреки въ нельностяхъ и недопыслін, которые діляють другъ другу не кто иной, какъ представители физики, той области, гдѣ, повидимому, не должно быть мѣста для произвольныхъ, шаткихъ и фантастическихъ взглядовъ, словомъ --- современное хаотическое состояние воззрѣния на главнѣйшия стороны натери свядътельствуетъ о тояъ, что философія природы, а съ ней и все естествознание, если не вся наука, не имбють тенерь прочнаго фунданента, что они пока развиваются какъ бы по инерція и что онъ долженъ быть перестроенъ заново. Иначе им рискуемъ

\*) Пвогда авторы сочивсній по такимъ вопросамъ, который тісно соприкасаются съ филосифіей, высказнавить, что, желая зпать одни лишь факты, они ноэтому инкорируюмъ вст философскія теоріи. Подобныя заявленія способны только возбулить сомизије, съумість ли тоть, кто такъ говорить, отличить и отдѣлить фактъ отъ ириміси философской теоріи: відь, чтобы пользоваться показаніями баромстра независимо отъ вліяній на него температуры, надо не игнорирокать восліднія, а напротивъ — тщательно изучить ихъ и виділить изъ исблюдаємыхъ ноказаній. Такъ точно надо поступать и относительно аліяній ученія о познанія. Правда, волучаются иравильние выводы даже о принципіальнихъ понятіяхъ, новидиному, безъ вомощи философія; но если изкотория изъ ся воложеній уже сділались ходячими, то слідуеть ли отсюда, что ими и надо удовлетвориться?



рано или поздно потерять границу, отдёляющую область общеобязательнаго знанія отъ кіра произвольныхъ фантазій и заблудиться въ обканчивомъ мпражё догнатической метафизики.

Не претендуя на такое ръшение вопроса о натерия, которое даже и по нынъшнену состоянию философіи и естествознания ногло бы считаться окончательнымъ, авторъ имълъ въ виду лишь содёйствовать по мёрё силь тому, чтобы, вопервыхь, выяснить тё главнёйшіе пункты матеріальныхъ явленій, относи-тельно которыхъ естествознание безъ помощи философскаго изученія не только не способствуеть прогрессу няучнаго міровоззрінія, но даже можеть тормозить его, а во вторыхъ-наийтить тв пути, единственно на которыхъ возхожно успѣшное развите философін природы, и въ третьихъ, наконецъ, дать возможное теперь реальное истолкование главныйшихъ сторонъ натерісльныхъ явленій. Таковя цёль предлагаемаго вниманію читателя сочиненія. По нѣкоторымъ соображеніямъ авторъ предпочелъ раздёлить, всю книгу на двѣ части: въ первую, кромѣ элементарнаго изло-женія критической философіи, на принципахъ которой построено все изсяъдованіе, вошло ученіе объ инсрціи, энергіи, силахъ и предварительный анализъ состава матеріи; въ составъ же второй части, которая уже на столько разработана, что должна выйти изъ печати никакъ не позже начала будущаго года, войдетъ окончательный анализъ строенія матерія, массы, высшихъ законовъ матеріальныхъ явленій и ихъ связи между собой, объясненіе (на основанія законовъ нашего познанія) возникновенія главнъйшихъ иллюзій, или ложныхъ взглядовъ на матерію, а также и анализъ нъкоторыхъ другихъ, стоящихъ въ связи съ этим вопросовъ.

Преслёдуя по мёрё силъ ясность и понятность изложенія и принимая для этого во вниманіе уровень (къ сожалёнію, очень невысокій) философскихъ познаній русскаго образованнаго общества, авторъ былъ вынужденъ въ нёкоторыхъ пунктахъ распространяться подробнёй, чёмъ это понадобилось бы при другихъ условіяхъ. Въ виду этого онъ счелъ дялеко не бевполевнымъ предпослать своему изслёдованію относительно подробную пропедевтическую часть, которая посвящена элементарному изложенію критической философіи (первыя три глави, которыя и раздёлены на параграфы именно съ той цёлью, чтобы сдёлать раздёльнёй и отчетливёй ходъ изложенія, и прилож. І и ІІ): безъ этого пришлосьбы часто предполагать много такого, что завёдомо неизвёстно большинству читателей. По поводу же этого изложенія, большая часть котораго предназначена именно для читателей, пезнакомыхъ или мало знакомыхъ съ критической философіей, авторъ считаетъ не лишнимъ сдёлать также спеціально для нихъ два слёдующихъ замѣчанія.

Ограничиваясь только важивншими положеніями критической философія и ся важнѣйшими отличіями отъ догматическихъ направленій (при чемъ послёднія, разумѣется, тоже разсматриваются только въ общихъ чертахъ, съ каковой целью они взяти въ ихъ типахъ — чистаго эмпиризма и раціонализма) авторъ не можетъ указывать при каждомъ отдельномъ пункте своего иззоженія, согласно ли оно въ этомъ случать съ мниніями тихъ или другихъ критическихъ писателей, или расходится съ нѣкоторыми изъ нихъ и даже со встян ними. Для знатоковъ дъла подобныя указанія излишни: а между темъ, растягивая предлагаемую пропедевтику, они могли бы нанести ущербъ ясности изложения. Что же касается до остальныхъ читателей, то авторъ нредупреждаетъ ихъ, что здъсь нътъ буквальнаго повторенія ни Кантовскаго, ни Фихтевскаго и т. д. ученія, а есть лишь объясненіе общаго духа или главныхъ принциновъ основаннаго Кантояъ критическаго направленія философія, изложеніе въ главныхъ чертахъ критицизма, какняъ, по мибнію автора, опъ долженъ быть черезъ сто літь послі своего возникновенія. Словонь. авторъ береть на свою отвѣтственность согласіе изложенныхъ имъ взглядовъ съ Кантомъ и последующими критическими мислителями только по духу, по не по букве, -- въ общемъ, а не въ подробностяхъ. Оттого онъ часто высказываетъ такія инсли, которыя протяворфчать явогняь отдельно взятыят положеніямь какъ Канта такъ и возникшихъ на почвъ его критицизна систен., и позволяеть себѣ также придавать нѣкоторынъ териннаиъ вное значеніе, чёхъ публи въ виду ихъ авторы.

Второе замѣчаніе касается тѣхъ затрудненій, которыя неизоѣжно встрѣчаются при каждомъ, особенно же при краткомъ, изложеніи критической философіи. Она разлагаетъ сознаніе на его составные элементы; языкъ же созданъ неразложеннымъ сознаніемъ и не для ся цѣлей; изъ принциповъ самой же критической философіи ясно слѣдуеть, что опъ долженъ состоять почти исплючительно изъ такихъ словъ, которыя имѣютъ снерка чисто

внѣшнее значеніе; при токъ простьйшіе элементы сознанія не чогутъ быть доказываены и выводним изъ какихъ либо общихъ положеній, а должны быть только указываемы. Поэтому естественно, что ин не всегда обладаень возможностью висказать сжато н точно нѣкоторыя изъ важиѣйшихъ критическихъ положеній. Весьна часто ны вынуждены употреблять пазвавія п выраженія, созданныя для обозначенія далеко не тёхъ вещей, какія занихають нась. Таких образояъ ны вынуждены или придавать словаяъ переносное значеніе или же подразухбвать подъ нихи не тв сахыя понятія, которыя съ ними обыкновенно связываеть догнатическое мышление, а только нъкоторыя изъ ихъ сторонъ. Но когда ни поступаенъ такъ, то опять - таки должны высказать, какое именно нереносное значеніе придасять мы данному слову или какую вженно сторону связанняго съ начъ повятія хотихъ им выставить; а эти поясненія въ свою очередь должны быть сдёлани прежнияъ же, т. с. опять таки не точнымъ словоупотреблениемъ и т. д. Единственно, что наяъ остается въ этихъ случаяхъ, это — высказывать туже саную мысль посредствояъ разнообразныхъ выражений: каждое изъ нихъ, взятое отдально, всегда говорить или пасколько больше или же яёсколько меньше, чёмъ нужно намъ; поэтому, употребляя для обозначения одного и того же понятия ибсколько переноснихъ выраженій, им въ концѣ концовъ достигненъ того, что изъ всѣхъ нихъ, какъ бы, выдълится нъкоторый общій осадокъ, который и долженъ выразить нашу ямсль. Въ виду этого авторъ рекомендуеть свовив недостаточно знаконымь съ критицизмомъ читателямъ высл'я ивать и обсуждать не отдёльныя положенія пронедевтики, а только ихъ общій духъ и внутринныю связь нежду собой.

## Затрудняющія чтеніе и измѣняющія смыслъ опечатки.

| Cmp. | Cmpor.                                            | Напечатано.                        | Падо читать.                                                       |
|------|---------------------------------------------------|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| 2    | 10 св.                                            | въ такояъ, я но явояъ              | въ такояъ, а не ицояъ                                              |
| 9    | 14 cs.                                            | уцёлёвшая внё круговъ<br>философіи | уцілівшая, особенно же<br>вні круговь философія,                   |
| 16   | 1 CB. B1                                          | ь пр. объясняется противорачие     | объясняется кажущееся<br>протнворвчіе                              |
| 17   | 6 св.                                             | время бывають                      | время иногда бываютъ                                               |
| 29   | Второе примичание должно быть первымь на стр. 30. |                                    |                                                                    |
| 36   | 15 cB.                                            | эжпирически, ситло                 | эмпирически такъ, что-<br>бы онѣ имъли вссобщес<br>значеніе, смѣло |
| 72   | 6 св.                                             | CO3H&BIA                           | познанія                                                           |
| 224  | 13 cm.                                            | Сказать, что                       | Сказать только то, что                                             |

1

### ГЛАВА І.

### Критика догматическихъ направленій.

Опредћленіе философів. Несомивные элементы познавія. Явленія и неща въ себћ. Мићніе Клрхгофа о нонятів причины. Эмперическая недоказуемость закона причипности. Значеніе критико-философскихъ изслфдованій. Связь эмперизма съ скентицизмомъ и суевѣріемъ. Незамѣтность причинной связи въ испосредственномъ опытѣ. Обусловленность опыта идсей причипности. Зпаченіе са въ идет виѣшияго міра и въ дѣятельпости сознавія. Недоказапность реальности прирожденныхъ идей. Сходство раціонализма съ эмпиризмомъ и неизбѣжность для нихъ догматовъ о вещахъ въ себт. Пеизбѣжность онгологическаго аргумента въ раціонализмъ. Отличіе прирожденныхъ идей отъ апріорныхъ. Новый раціонализмъ. Альберть Ланге и Гельмгольцъ.

### § 1. Опредъление философия.

Не смотря на все разнообразіе философскихъ системъ во всёхъ нихъ замётна одна и таже черта: главнёйшей задачей философіи полагается изученіе возможности и состава несомиённаго или достовёрнаго познанія. Знаніе есть первёйшій и главнёйшій объектъ философіи, который отличаеть ее отъ всёхъ другихъ наукъ, такъ что она можетъ быть опредёлена какъ наука о несомиённомъ познаніи. Изучая же достовёрное познаніе о вещахъ, т. с. изучая въ какомъ видё должно быть достовёрное знаніе объ нихъ, мы этимъ самымъ, если будетъ доказана возможность достовёрнаго познанія, достовёрно узнаемъ и сами изучаемыя вещи, если только онё относятся къ числу познаваемыхъ; слёдовательно философія составляетъ не только

1

науку о несомнѣнномъ познапія, по и науку несомнѣннаго познанія обо всемъ познаваемомъ. Разумѣется такое пзученіе вещей, опосредствованное предварительнымъ пзслѣдованіемъ знанія объ нихъ, должно быть всестороннимъ, а не абстрактнымъ: оно представляетъ намъ вещь цѣликомъ, а не нѣкоторыя отдѣльно мыслимыя ея стороны. Всакая же ипая наука — математика, физика, химія и т. д. изучаетъ вещи съ какой либо абстрактной точки зрѣнія, отвлекаясь отъ разныхъ сторонъ вещей п нрежде всего отъ той роли, которую играютъ условія нашего познанія, заставляя вещи являться намъ въ такомъ, я не иномъ вядѣ. Только изученіе самого знанія можетъ дать намъ синтезъ результатовъ изслѣдованія отдѣльныхъ сторонъ познаваемыхъ вещей.

#### § 2. Песомићиные элементы познанія.

Итакъ философія есть наука несомивннаго знанія: въ составъ ся входитъ учение о томъ, въ чемъ нельзя сомнѣваться. Поэтому она должна найти что либо достовърно извъстное. Такихъ несомивнициъ служитъ существование (по сще не внутренняя природа или сущность) Я или сознанія. По тіхъ или другимъ основаніямъ, которыхъ мы здёсь не будемъ повторять, можно сомнѣваться рѣшительно во всемъ кромѣ существованія сахого сознанія своего сохнѣнія: въ каждолъ сохнѣнія ны находинь сознание своего сомивния или-что то же-свое Я. Каково бы ни было то, что я называю своимъ Л (дъйствительно ли оно принадлежить только одному мосму тёлу или же его телонь служить вся вселенная, а можеть быть оно даже и безтелесно въ томъ смысле, что все телесное есть его мечтя) оно несомнѣнно существуеть. Столь же несомнѣнно существують и всѣ акты его сознанія: ощущаемый или сознаваемый мной быни преднеть (бунага), можеть быть, въ действительности составляеть только мою мечту, но сознание объ немь существуеть несомнѣнно; я несомнѣнно вижу бумагу, т. е. мое Я несоянѣнно созпасть себя видящимъ се.

### § 3. Явленія и вещи въ себъ.

Такимъ образомъ существуетъ нѣчто несомиѣнное — это именно Я или сознаніе и его акты или состоянія. Это несомиѣиное п

должно послужеть исходныхъ пунктохъ философія. Акты сознанія существують, по что они значать, другими словами-существуетъ ли еще въчто несомнѣнное кромѣ И и не обнаруживають ли накоторые акты сознанія, пленно ощущенія или состоящія изъ наглядния представленія существованія и свойства чего либо внѣ Я? Другими словами кабъ ин должни относотся къ своимъ ощущениямъ п нагляднымъ представленияъ? \*) Обыденное, ни объ чемъ не задучивающееся, а потому и ни въ чемъ не сомиблающееся мышление разскатриваеть ихъ какъ точную копію существующахъ незавасамо отъ насъ и вив насъ вещей. Но оно быстро убъядается, что качество предметовъ остаются неизвъстными, такъ какъ то, что мы разсматриваемъ какъ качество ваходащихся вет насъ вещей --- цвъта, запахи, твердость, теплота и т. д. составляеть только состоянія нашей способности ощущений, такъ что вибсто того или другаго качества самой вещи им узнаемь только качество возникающаго въ данный моментъ состоянія нашего Я, подобно тому какъ при обръзъ боль есть состояние нашего чувства, а не качество ръжущаго предмета. Поэтому чувственно — воспринимаемыя качества перестають считаться качествами самихь вещей, а признаются лишь отзывами нашего Я на деятельность вещей, -- отзывами, которые мы небольно переносниь на самыя вещи: послёднія дійствують на нась и возбуждають въ нась чёкоторые отзывы, напримъръ зеленый цвътъ, а мы сознавая качество такого отзыва переносниъ его на самую вещь, которая вслёдствіе этого и кажется навъ зеленой. Знанію о субъективновъ происхожденіп чувственно-воспринимаемыхъ качествъ содбиствуютъ такія явленія какъ схѣшеніе вѣкоторыхъ цвѣтовъ, преплущественно краснаго и зеленаго — предметы того и другаго кажутся одинаково окрашенным (дальтопизиъ) и постоянно дълаехыя ошибки въ опредѣленіп качества вещей (сплошь да рядояъ ны принимаемъ сначала одну окраску за другую) и т. д.

Съ признаніемъ субъективности чувственныхъ качествъ возникаетъ раздѣленіе всякаго возможнаго (о дѣйствительномъ кронѣ Я еще не имѣемъ права говорить) бытія на два класса. 1) Къ



<sup>\*)</sup> Подъ наглядними представл-ніями подразуміваются такія, котория возникають въ насъ въ присутствія соотвітственнаго имъ предмета. Наприміръ въ присутствія даннаго дока ми составляемъ себі его образи, которий ми и видчиъ и называемъ домомъ.

одному изъ нихъ относятся вещи, какъ онѣ существуютъ независимо отъ продуктовъ нашего сознанія, слѣдовательно пе въ сознанія, а сами въ себѣ; такія вещи называются всщами въ себъ. 2) Тотъ же видъ существовапія, въ которомъ является намъ вещь вслѣдствіе присоединенія къ ней продуктовъ нашего сознанія, называется явленіемъ.

Какъ только общденное мышленіе доходить до вывода о субъективности чувственныхъ качествъ, то оно перестлетъ считать предметы опыта вещами въ себъ или ихъ точными коніями. Но за то предметы опыта-явленія предполагаются несомивнными указателями вещей въ себъ, смъна и разнообразие первыхъ-указателями смёны и разнообразія вторыхъ, а каждое чувственное качество предмета опыта-указателемъ (хотя бы и не точнымъ) въкотораго качества соотвътствующей этому предмету вещи въ себъ, такъ что ощущение (чрезъ которое познается данное чувственное качество) разсматривается какъ продуктъ особой силы, присущей данной вени въ себъ, или особаго состоянія этой силы. Поэтому вещи въ себѣ предиолагаются завѣдохо существующими и познаваемыми -- хота не сполна: ихъ независящія отъ вашихъ ощущеній качества остаются намъ неизвъстними, но за то предиолагается возможнимъ достовърно узнать ихъ отношения другъ къ другу и къ намъ, способи ихъ связи между собой и съ нами, т. е. все то, что насъ наиболве интересчетъ.

Таковъ обыденный взглядъ на вещи. По достаточномъ размышленін ни кто не признаетъ качества ощущеній качествомъ самихъ вещей, какъ онѣ существуютъ не въ нашемъ сознанія, а сами по себѣ. Можстъ быть такое согласіе ощущеній съ вещами въ себѣ и вѣрно, но не достовѣрно. Вѣдь вещи являются намъ въ такомъ видѣ, въ какомъ мы ихъ сознаемъ, и не могутъ являться, т. е. быть сознанными въ такомъ видѣ, въ которомъ мы ихъ не сознавали бы. Противъ этого никто не станетъ спорить; а отсюда слѣдуетъ, что мы знаемъ только продукты нашего сознанія по поводу вещей, которые могутъ и не согласоваться съ самими вещами. Нужно еще найти гарантію ихъ согласія. За то обыденное мышленіе не согласно признать не вполнѣ достовѣрнымъ самое существованіе вещей въ себѣ, хотя его далеко нельзя считать несомнѣннымъ, какъ увидимъ изъ всего послѣдующаго.

На вопросъ, почему из допускаемъ существование хотя би и не сполна познавлемыхъ вещей въ себѣ, мы должны дать слѣдующій отвѣтъ. Въ насъ существуютъ различныя ощущения и составленныя изъ пихъ наглядныя представления, присутствие которыхъ въ насъ не зависить отъ нашего произвола; слѣдовательно опи вызваны дѣйствіями существующихъ отдѣльно отъ насъ вещей. Словомъ мы узнаемъ о существования вещей въ себѣ посредствомъ закона причинности: ничего не можетъ быть безъ причины; мос Я не служитъ причиной его ощущеній; слѣдовательно кромѣ Я существуетъ еще что-то.

Если законъ причинности несохибнио вбренъ и если онъ несолинынно можеть быть примёняемъ въ данномъ случаё, то такой выводъ несомнённо, вёренъ п даеть начь несомнённое знаніе о существованій вещей въ себь. Но верень ли законь причинности, какъ его надо понихать и где прихенять, наприхеръможно ли его применить къ поставленному сейчась вопросу \*)? Злёсь ям достигли до того пункта, начиная съ котораго философія можетъ принять два направленія – догнатическое и критическое. Различіе между ними (ограничиваясь пока только общним чертами) слёдующее. Первое изъ нихъ предполагаеть нёкоторые самые общіе принципы, напримірт законь причинности, пространство, время п т. д. правильно познанными (сами собой извъстными), достовёрными и примёнаемыми вслёдствіе своей общности ко всякому роду бытія — какъ бъ явленіямь такъ п бъ вещамъ въ себъ; свое изслъдование объ нихъ она ограничиваетъ только гинотезами о происхожденія ихъ пден въ нашенъ унь; повсюдную же справедливость ихъ и такое или иное понимание ихъ значенія признаеть на въру какъ догмать. Потоху-то это господствовавшее до Канта направление и называется догиатическимъ. Критическая же философія подвергаеть изслёдованію подобные принципы со стороны ихъ достовърности, круга нринъненія, а также и со стороны ихъ пониманія пли значенія. Разумьется — разъ что найдено критическое направление, . то философія, какъ наука о несомивнномъ знаніи. уже не должна быть логматической.



<sup>\*)</sup> Весьма возможно, что законъ причинности, будучи въренъ внутри міра явленій, т. е. господствуя надъ связью ощущеній и нагляднихъ представленій между собой, не имбеть никакого значенія за илъ преджлами, такъ что міръ явленій возникаеть изъ пасъ самихъ безъ участія вещей въ себъ, по связь его частей подчинена закону причинности.

### § 4. Мивніе Кирхгофа о понятіи причины.

Не трудно видъть значение критическихъ изслъдований такихъ прициповъ какъ идея причивности. На нихъ (п главныяъ образояъ на послѣдней) основаны всѣ пріемы эмпприческаго изслѣдованія (опредѣленіе причинъ, аналогія, гипотезы и т. д.), вся инаукція. Въ основѣ теоріи пидукціи лежитъ главнымъ образомъ идся причинности. \*) Поэтому коль скоро она не върна, т. е. не соотвѣтствуетъ на чему дѣйствательному, или же мы се неправильно понимаемъ, то утрачивается возможность достовърнаго познанія природы. Очевидно, что пдся причинности должна подвергнуться всестороннему изслёдованію. Можетъ быть, законъ причинности ложенъ. Или если опъ и въренъ, то, можетъ быть, сфера его примиления гораздо уже, чимь мы предполагаемъ; напримъръ, можетъ быть, онъ не пригоденъ во всъхъ тбхъ случаяхъ, когда дёло касается человёка, такъ какъ, можетъ быть, послѣдній обладаетъ свободной волей. Съ другой стороны, можеть быть, сфера его действія гораздо шире, чемъ мы думаечъ. Во всякомъ случаѣ знаніе, построенное на непровѣренныхъ и неоцёненныхъ всестороннымъ образомъ принципахъ, по остроумному сравнению Канта, есть тоже самое, что владение имущест-

<sup>\*)</sup> Мы говорнив главнымь образомъ, такъ какъ иткоторые эминрические выводы, наприятръ сохранения материи, предполагаютъ другія иден. такъ — не говоря уже о пространства и времени — идею субстанцій. Иногда ставять во главт индукции взаменъ причинности идею, которую Бэнъ называетъ идеей единообразій природы, Милль пдесй плинообразною хода событій, Г. Владиславлевь, идсей однообразнато порядка природы. Сущность ся, несмотря на разнообразіе названий, сводится къ тому, что спри одинаковыхъ условіяхъ природа производить одинаковыя явления» (Логика М. Владиславлева, С.-Петербургъ, 1881 г. стр. 170). Можеть быть такой взглядь на дело и представляеть некоторыя педагогическія превмущества для практически пригоднаго изученія теорія индукція, такъ какь отъ водобной идеи легко сділать переходъ къ понятію закона; на это не упраздинеть того, что реальной основой индуктивныхъ прісмовъ служить идся причинности. Сама идся однообразнаго порядка есть не основная, а выводнаяиженно одниъ изъ можентовъ идеи причинности, подразум вается въ ней. Пілть дъйствія безь причины; поэтому результать однихь и тахь же условій должень быть всегда одинъ и тотъ же, такъ какъ иначе всякая перемъна въ немъ была бы безпризинной. Наобороть - язь иден одн образнаго порядка нельзя вывесть маси причинности, а нотому нервая недостаточна для того, чтобы обосновать видуктавные прісым. Дайствительно недостаточно предполагать, что при условіяхъ U всегда возникаеть ягленіе А; сверхъ этого для возможности индукціи требуется еще, чтобы А не могло возникать безь причины; а это то и не подразунтвастся въ вдет однообразнаго порядка.

вомъ по документамъ, подлинность которыхъ ничёмъ не удостовёрена. Изслёдованіе этихъ общихъ принциповъ должно подготовить почву, основываясь на которой мы могли бы придать достовёрное содержаніе и взанмную связь (по крайней мёрё отсутствіе обоюдныхъ противорёчій) принципамъ каждой отдёльной науки (матерія, сила, способы взаимодёйствій матеріальныхъ частицъ, взаимпоотношенія матеріальныхъ и душевныхъ явленій и т. д.): вёдь они основаны на общихъ принципахъ. \*)

Нѣкоторые ученые, напримѣръ, знаменитый физикъ Кирхгофъ въ своихъ Vorlesungen über mathemathische Physik, утверждаеть, что понятіе причины для науки совершенно лишнее, что его надо избѣгать и взамѣнъ изслѣдованія причинъ ограничнться лишь описаніемъ, такъ по крайней мѣрѣ въ болѣе точныхъ паукахъ—механикѣ и физикѣ не надо изучать силъ или причинъ движенія, а ограничиваться только описаніемъ послѣднихъ; а потому, естественно, критическое изслѣдованіе закона причинности оказывается безцѣльнымъ—ви къ чему не пригоднымъ, по крайней мѣрѣ отпосительно точныхъ наукъ.

Конечно легко избъжать въ паучнояъ изложения названия причины, но не понятия. Въ чемъ состоитъ послѣднее? Въ томъ, что между двумя явленіями мыслится непреложная связь, такъ что существование одного изъ нихъ испреложно влечетъ за собой существование другаго, поскольку, разумъется, послъднее не уничтожается противоположныхъ дъйствісяъ другой подобной же связи: А есть причина В-это значить, что между А и В ? существуеть такая неизминная связь, вслёдствіе которой существование А испреложно влечеть существование В. А въ чемъ состоитъ наука? Какое требование предъявляемъ мы ко всякому положению для того, чтобы оно могло считаться научныхъ? Наука должна указывать то, что существуетъ неизмънно, непреложно. Даже въ исторіи опа должна вскрыть пепреложные законы народной жизни или непреложные планы Hapo1наго развитія. Чисто описательныя науки, каковы географія, зоологія, и то должны опредблить типы, т. е. по брайней жёрб относительно непреложное. Описание же не дълаеть никакою различія между непреложнымъ и пзибнчивымъ, необходинымъ

<sup>\*)</sup> Въ своей критикъ догматизна ми будемъ говорить только объ основнихъ привцинахъ; но ионятно-что сказано про нихъ, имъстъ значеніе въ еще большей мърв и для тъхъ, которые основаны на нихъ.

п случайныхъ: его задача ограничивается только тъяъ, чтобы изобразить описываемый объекть въ живыхъ и наглялныхъ чертахъ. Можно ли поэтому въ наукъ ограничиваться одними онисаніями и избѣжать въ ней понятія (а не названія) причини? Разуньется - ныть. Коль скоро ны скажень, что своюдно надающее тью подъ конецъ того промежутка времени, въ который оно усибло пройти шуть = h, достигаеть скорости =  $\sqrt{2gh}$ , то уже въ этихъ словахъ им ввели понятие причимы, хотя ни разу не уноханули этого названія. Дъйствительно въ этонъ положенія ин подразумъваемъ-ео перенъъ то, что всякое свободно надающее тЕло всегда должно достнув до скорости  $\sqrt{2gh}$ , а во вторыхъ-и это самое главное-что такой результать будеть только на землѣ (пли вообще на такой планеть, на которой скорость паденія въ концу первой секунди = у); сладовательно, не упоминая слова причины, мы всетаки ввели непреложную (иначе причинную) связь между землей и формой движения свободнонадающаго тіла; им подразуміваемь, что законь паденія тіль обусловлена дийствующими въ земль силами, т. е. подразумъваень, что снь можеть существовать только въ тонь случав, если . есть такая причина паденія, какую содержить въ себѣ зенля. Если бы чы не подразумёвали закона причинности, то не могли . бы говорить ни о каконъ законь: что за смыслъ толковать о законъ паденія тіль, если звиженіе хожеть вознакать безь при-. чины, или-иритягательная сила земли при однихъ и тъхъ же условіяхи дийствуеть то такъ, то иначе? Если бы ны захотили ограничиться одними лишь описаніями существующихъ въ природа движений, то упояянули бы о наклопной башив въ Пиза, о толит, собравшейся на эксперименты Галилея, объ его эксперахентахъ съ движеніями по наклонной илоскости и т. д.; но ухолчали би о законъ наденія тіль, такъ какъ это виходить - за предъзи точнаго описанія. Заблужденіе Пирхгофа основано на тояъ, что онъ подъ словояъ описание подразуятваетъ изложеніе законовъ и не задается вопросояъ, возможно ли попятіе закона сеза поняжія (а не названія) причины.

### § 5. Эмпиризмъ и раціонализмъ.

Всякое ученіе разъясняется и углубляется посредствомъ разбора противоположныхъ воззрѣній. Поэтому прежде изложенія принциповъ критической философіи мы разберенъ существовавшія до Канта догматическія теоріи относительно важнѣйшаго припципа нашего знанія—закона причинности. Къ тому-же съ одной изъ этихъ теорій—именно съ эмппризмомъ—совпадаеть и точка зрѣнія общденнаго имшленія, которому кажется крайне легкимъ посредствомъ опыта \*) разсѣять всѣ сомнѣнія въ достовѣрности и повсюдной пригодности этого закона; слѣдовательно разбирая догматическія теорія им этимъ самымъ подвергнемъ критическому разбору и ходячую философію обиденнаго ума.

До Канта существовали двѣ теорія относительно иден прячинности. Одна изъ нихъ считала ее (равно какъ и все знаніе) возникшей изъ опыта. Поэтому ей принисивалась точно такая же стецень достовѣрности, какъ и всякому эмпирическому знанію. Такая точка зрѣнія, уцѣлѣвшая внѣ круговъ философін и до сихъ поръ, называется эмпиристической—эмпиризмомз. \*\*) Другая же теорія считала необходимымъ допустить, что знаніе закона причивности внушается намъ самниъ Богомъ, прирождено нашей душѣ. Такъ какъ этимъ самниъ непзбѣжно допускалась исзависимость разума отъ опыта, предполагалось, что нервый обладаетъ нѣкоторымъ и при томъ важнѣйшимъ знаніемъ помимо опыта, то это направленіе называется раціоналистическимъ, или раціонализмомъ.

#### § 6. Эмпприческая педоказуемость закона причинпости.

Изъ этихъ двухъ точекъ зрѣнія для обыденнаго имшленія, когда оно уже сознало различіе вещей въ себѣ и явленій, первая представляется напболѣе удовлетворительной. Вѣдь по его мпѣнію всѣ событія и неремѣны въ предметахъ опыта суть событія и перемѣны въ вещахъ въ себѣ, которыя скрываются сзади наглядныхъ представленій—первыя событія суть отраженія

ĩ

<sup>\*)</sup> Подъ словомъ опыть, какъ это привято въ философской литературй, ин вездъ подразунтваемъ совокупность не однихъ экспертиментовъ, а также и наблюденій.

<sup>\*\*)</sup> Термины эмпиризль, эмпирислическій, эмпирисль ми будень увотреблять для обозначенія разбирасной здёсь догматической теорін, а термини эмпирія, эмпирическій, эмпирикь для обозначенія метода изслёдованія, какая би теорія имъ ни пользовалась.

нослёднихъ; а чтобы узнать, разсуждаетъ оно, тѣ законы и формы которымъ подчинены независящія отъ пашего сознанія вещи, мы должны ихъ наблюсти въ самихъ вещахъ, а не въ нашемъ умѣ. И въ этихъ словахъ есть доля правды — именно въ томъ, что законы и формы (напримѣръ пространство и время) вещей въ себѣ могутъ быть узпаны не иначе какъ опытомъ: пусть намъ прирождены какія нибудь иден; но нужно еще убѣдиться, соотвѣтствуютъ ми онѣ дѣйствительности, а для этого надо наблюдать не то, что существуетъ въ умѣ, а то что находится за его предѣлами. Оттого эмпиризмъ и привлекаетъ насъ къ себѣ: намъ хочется имѣть не только достовѣрное знаніе, но и общирное — такое, которое распространялось бы и на вещи въ себѣ; а послѣднее не возможно помимо опыта.

Но за то, если эмпиризмъ правъ, т. е. если все наше знаніе получается исключительно посредствояь опыта, то мы не въ состояній вубть викакого достовбрнаго знавія даже о мірѣ явленій, ибо привциим эмпирическаго познанія окажутся болёе чбяъ сомнительными, къ доказательству чего мы сейчасъ и пристунвых, нытя въ виду одну лишь идею причинности, такъ какъ все сказанное про нее дегко можеть быть применено ко всёмъ остальнымъ принципамъ — субстанціи, пространству, времени и т. д. Эмпиризмъ утверждаеть, что мы наблюдаемъ постоянное слѣдованіе одного явленія за другимъ, т. е. наблюдаемъ, что одно изъ нихъ какъ бы приводитъ за собой другое и подмѣтивъ повсюдное господство такой связи явленій, приводящее или предшествующее, вазываемъ причиной, а последующее ся действіемъ. Допускаемъ, что идея причинности не можетъ возникнуть иначе какъ подобнымъ — чисто эмпирическимъ путемъ. Тогда нельзя доказать, что опыть подчинается закону причинности. А изъ этого анализа станетъ яснымъ, что мы ковсе не наблюдаемъ постояннаго слъдованія одного явленія за другимъ, напримъръ-постоянлаго слъдование В за А (иначе мы могли бы доказать его путемъ опыта). А отсюда, понатно, вытекаетъ, что и сама идея иричинности не можетъ возникнуть эмпирически; \*) а если же это и правда, то все наше знание остается сомнительнымъ, не доказаннымь, потому что не доказанъ его всрховный принцинъ.

<sup>\*)</sup> Это будеть подкретялено также в другими независникими отъ предшествующихъ соображениями.

Итакъ ножно показать, что исключительно путенъ оныта, не впадая въ circulum in demonstrando, т. е. не предпологая существования закона причинности уже доказанныхъ, нельзя опровергнуть того, вто дунаетъ что этотъ законъ вовсе не соблюдается въ природъ. Иными словами одними указаніями на опыть, --безъ всякихъ другихъ предположений - вменно безъ предположения принятаго на втру существования закона причинности, нельзя опровергнуть того, кто допускаетъ, что явленія иногда возникають сами собой безъ всякой причины, иногда же за однинь и тънъ же явленіснъ то слёдусть опредбленное другое, то не слёлуетъ, а не допускаетъ того, чтобы-напримъръ-явление В всегда слёдовало за явленіемъ А. Исключительно путемъ опыта такого скептика опровергнуть нельзя. Эмпиристы согласны, что нельзя доказать распространения силы закона причинности на будущее, т. е. что существование постояннаго слъдования В за А въ настоящемъ еще не гаранторуеть его существованія въ будущенъ. Мы же сосредоточиваемъ свое внимание на другомъ вопросѣ п подвергаемъ сомнѣнію, существуетъ ли теперь такое слѣдованіе, а не въ будущемъ, - господствуетъ ли законъ причинности въ настоящемъ времени. Словомъ отрицание существования закона причинности пармонируеть съ данными опыта ни чуть не хуже чымъ и предположение его господства надъ природой. Это, конечно, не означаетъ, что законъ причинности не существусть, а только то-что нельзя объ этохъ знать эмпирически.

Чтобы убѣдиться самимъ и убѣдить своего противника въ существованіи закона причинности исключительно путемъ опыта, мы должны вскрыть хото одинъ несомнѣнный случай причинной связи, папримѣръ показать, что (теперь — по крайней мѣрѣ) авленіе А всегда вызываетъ явленіе В\*). Этого то какъ разъ и пельзи показать, не предполагая заранѣе суще ствованія закона причинности уже доказаннымъ. Дѣйствительно, что вы должны сдѣлать, если хотимъ доказать, что явленіе А есть причина явленія В? Мы должны показать во-первыхъ, что В есегда слѣдуетъ за А, во-вторыхъ, что В слѣдуетъ именно за А, а не такъ, чтобы В вызывалось то явленіемъ А, то явленіемъ Х, а иногда ничѣмъ не вызывается. Начнемъ свой анализъ со втораго условія.

\*) Такимъ образомъ мы преднозагаемъ, что связь А съ В будетъ первымъ примѣромъ причинной зависимости: иначе законъ причинности уже допущенъ.

Предварительно же объясният, почему мы разскатриваемъ вопросъ въ общемъ видъ, а но беремъ какого либо отдъльнаго случая причинной связи. Всякій похнить, какъ, начиная изучать геометрію, онъ невольно подсовываль въ общія разсужденія частныя свойства той фигуры, которая была нарисована на доскъ въ видъ проятра. Такъ, доказывая положения, касающіяся вста треугольниковь, онь невольно склонался къ тому, чтобы въ число посклокъ принять такія свойства, которыя прин-длежать только нарисованному треугольнику. Подобная же вещь должна происходить и здъсь. Въ сплу привычки мы неизбъжно и незачатно для самихъ себя должны подсовывать въ ходъ нашихъ разсуждений то, что привыкли дунать при каждояъ конкретнома случат опредъления причиниой связи. А что иженно? 1) Когда им опредъленъ причину какого нибудь явленія, то вибогда висколько не сохитваемся въ существованій закона причинности в стараехся лишь паплучшихь образохь восиользоваться имъ. 2) Мы предполагаемъ ибкоторие другие случан приливной связи уже известными и привимаемъ ихъ въ разсчеть при своемъ изслёдованія. Воть эти то два предноложенія, особенио послѣднее, им легко хожемъ ввести въ наши разсухденія по поводу каждаго частнаго случая причинной связи. По этому для устравевія вліянія прившчки мы разсматриваемъ вопрось въ непривичномъ для насъ общемъ видъ и спрашиваемъ, , сакъ можно доказать, что явленіе А есть причина явленія В?

þ

ľ

И такъ можно ли доказать, что *В* слёдуеть именно за *А*? Явленіе *А* никогда не можеть быть взято изолированнымъ: оно всегда окружено массой другихъ явленій. Вёдь эксперименть производится передъ нёсколькими зрителями, которые дышуть, кашлають, разнообразно двигаются и т. д. Въ сосёдствё съ аудиторіей да и на всей землё возникаеть другая масса явленій, вліяніе которыхъ на исходъ эксперимента ми еще не знаемъ. Такъ пусть при одномъ изъ нашихъ экспериментовъ авленіе *А* сопровождается явленіемъ  $X_1$ ,  $X_2$ ,  $X_3$  и т. д., и послё того возникаетъ *В*. При другомъ экспериментъ *А* сопровождается  $Y_1$ ,  $Y_2$ ,  $Y_3$  и т. д. и послё того возникаетъ *В* и т. д. Эминристь скажетъ, что причина явленія *В* есть *А*, такъ какъ *В* всякій разъ слёдовало за нимъ. Но мы вёдь утверждаемъ, что *В* слёдуеть не за *А*, а иногда возникаетъ само собой, иногда его вызиваетъ  $X_1$ , иногда  $X_2$ , иногда  $Y_1$  и т. д. Эминристь

прибѣгнеть къ experimentum crucis и укажеть на такой случай, который состопть изъ явленій  $X_1$ ,  $X_2$ ,  $Y_1$  т. е. нзъ тѣхъ, которымъ мы принисывали прежде возникновеніе B, но отсутствуеть явленіе A, и B при этомъ не появляется. Отсюда онъ заключаеть, что прежде B слѣдовало именно за A. Да, — если законъ причинности вѣренъ, т. е. если каждое явленіе вызываеть всегда одно и тоже явленіе. Но мы вѣдь его отрицаемъ и говоримъ, что  $X_1$ ,  $X_2$ ,  $Y_1$ , вопреки этому мнимому закону, то визицаетъ B то нѣтъ. Если законъ причинности существуеть, то явленіе  $X_1$  должно или всегда вызывать B или всегда не вызывать B; но если нѣтъ закона причинности, то такой связи не должно быть; и истому то B иногда слѣдуетъ за  $X_1$ , а иногда не слѣдуетъ.

Слѣдовательно путемъ одного лишь опыта нельзя доказать, что В слидуеть именно за явлениемь А, а не за какинь попало безъ всякаго порядка. А вибстъ съ тълъ эмпиристъ не въ состояни доказать и того, что за А всегда слъдуетъ В. Въ отстть на эксперименты, въ которыхъ замъчается подобное слъдование. мы укажемъ множество другихъ экспериментовъ, въ которыхь оно отсутствуеть. Возражение эмпириста неизбъяно вертится въ заколдованномъ кругу. Эмпиристь скажеть, что въ нанихъ экспериментахъ отсутстве слѣдованія В за А только кажущесся: В не отсутствуетъ, но оно не замътно, - и объяснить это твив, что на ряду съ А действуеть другая причина, которая производить действіе, реально противоположное съ дъйствіемъ причины A, т. е. А вызываеть явленіе (+B), а С напримъръ вызываетъ (-В), такъ что когда одновреженно дъйствуютъ и А и С, то (+В) и (-В) уничтожаютъ другъ друга, и кажстся, что за А не следуеть В. Если за явленіень С всегда сліздуеть (-B), то это объясненіе вполні спракедливо: не будь (+B), то оказалось бы (-B), а этого нъть, значить за А послёдовало (+В). Но вёдь ны еще не знаень, существуеть ли законъ причинности или постоянное слёдованіе, а потому не вправѣ уже предполагать его въ своихъ доказательствахъ: въдь это-то именно и требуется доказать хотя бы на одноиъ примъръ; а мы его между тъмъ донускаемъ. Правда и допускаемъ его относительно (-B) и C, а не (+B) п A. Но въдь у насъ нътъ еще ни одного случая, который доказывалъ бы существование причинности: связь нежду (+В) и А

должна сдёлаться первымъ такныть случаемъ; а мы въ своихъ разсужденіяхъ допустили существование такого случая относительно (--B) и С.

Итакъ, — не предиолагая заранѣе существованія закона причинности, нельзя доказать его путехъ одного опыта. Незачёнъ было и ждать этого. Доказать его можно не иначе какъ узнавъ причину хотя бы одного явленія. А вспомнимъ — сами методы изслѣдованія причивной связи основавы на предиоложенія несомнѣвнаго существованія закона причивности. Естественно, что им виадаемъ въ заколдованный кругъ: мы желаемъ разсѣять сомнѣнія въ существованія закона причивности и пользуемся какъ аргументомъ тѣми методами, которые имѣютъ силу только при несомнѣвномъ существованія этого закона, такъ что мы въ тихомолку предиоложили доказапнымъ то самое, что мы еще только берехся добазать.

### § 7. Значеніе критико-философскихъ изслѣдованій.

Изъ невозможности доказать существование причинной связи исключительно путемъ опыта вытекастъ цёлый рядъ весьма важнихъ слъдствій. Первое изъ нихъ состоить въ томъ, что если эмпиризмъ правъ, т. е. если мы пдею причинности черпаемъ только изъ опыта, то ся реальность, а вибств съ твиъ и реальность всёхъ построенныхъ на ней наукъ, оказывается солнительвой-недоказавной. Нужды віта, что астрономія и техника уміють предсказывать явленія. Сбивающіяся предсказанія астрономическихъ, химическихъ и механическихъ явлений доказываютъ совпадение съ природой не сачаго знания, по тъхъ представлений и понятий, которыя ны построили себь относительно нрироды, а только слъдствий пли выводовъ изъ инхъ. Птолоней унълъ предсказывать явленія при похощи своей ложной теоріи также хорошо, какъ и Коперникъ. Карно при помощи матеріальной теорія теплоты быль въ состоянія правильно указать зависимость работы наровой нашины оть разности технературь вь котлё и холодникъ и т. д. Словояъ-наши представления о природъ ногуть быть на сквозь ложными, но деласные изъ нихъ выводы могуть совпадать съ действительностью. Если представления о природа совпадають съ ней, то должны совпадать и выводы изъ нихъ, но не плоборотъ --- справедливость выводовъ еще не ручается за справедливость основаній. Мы вёдь даже часто строимъ завеломо-ложныя попятія-такъ называеныя физтивныя.--деласых это именно потому, что выводы изъ нихъ совпадають съ дъйствительностью. Но для тъхъ, кто стремится въ знанію не ради однихъ житейскихъ цълей, важно оправдание не выводовъ и слёдствій, а сахихъ представленій и понятій є природі: для насъ важно, какъ мы представляемъ и описываемъ связь явленій-въ такомъ ли видъ, какъ ова есть, пли же фиктивно. Въдь для нашихъ астрономовъ еще не было бы особенной бъдой, если бы они не съумбли предсказать послёдняго солнечнаго затибніявъ проигрышѣ были бы не опи, а правленіе и буфетчики николаевской дороги. Для астронома важно, действительно ли солнце имбеть ту величину, которую онь предполагаеть, действительно ли земля вращается вокругъ солнца, а не на оборотъ, т. с. сму важна сана теорія, — чтобы она не была фибтивной, хотя бы я пригодной для предсказаній. Да развё историки, лингвисты археологи изучають свои науки ради предсказаний? Эмпиристы часто увъщеваютъ отказаться отъ заботъ о будущенъ и ограничиться лишь достовърныхъ знаніемъ настоящаго и только болье или менье въроятнымъ относительно будущаго. Мы дълемъ более того-не нужно наяъ ни какихъ предсказаній ни астрономическихъ, ни астрологическихъ, ни спиритическихъ, будутъ ли они всѣ достовѣрными или только вѣроятными, не нужно даже техники, по пусть наиз дадуть такія понятія и представленія о природъ, которыя завъдомо соотвътствуютъ ей. Всъ уже существующія основаны на пдеб причинности, и при ся недоказанности сомпительны.

Донустимъ, однако, что хы ее оправдали; должны ли им признать всё понятія современной науки? Вовсе еще не должны. Подобный взглядъ вытекаетъ изъ ложной увёревности, будто бы изслёдователь работаетъ одними чувствами, а не умомъ \*). Онъ обсуждаетъ показанія чувствъ на основаніи извёстныхъ принцицовъ, отъ правильности которыхъ и зависитъ правильность получаемыхъ имъ выводовъ \*\*). Экспериментированіе и наблюденіе да-

<sup>\*)</sup> Если бы это было вёрно, то каждый глунець, обладающій сильной намятью, могь бы сдёлаться величайсямь натуралистомь, а этого никогда не бываеть, и изслёдователи отличаются могучимь умомь.

<sup>\*)</sup> Къ числу такихъ принциновъ относятся также, напримъръ, натерія, сила, организмъ и т. д.

ють отвёть лишь на вопросъ, какъ реализуются въ опытё эти принципы: послёдніе при построенія науки играють такую же роль какъ и основная идея художественнаго произведения; она зарождается и развивается въ душе художника, а општь даеть лишь матеріаль, въ которомъ она реализуется. Шли иначе-значеніе эксперимента въ изслёдованіяхъ природы сходно съ нриговоромь присяжныхъ засблателей: не они ведуть слёдствіе и не они ставать вопрось о виновности; но глядя потому какимь духомъ проникнуто законодательство и какъ судъ пользуется имъющихся въ его распоряжении натеріялонь, отвътъ присяжныхъ биваеть такимъ вли инымъ. По нашему мисло никто изъ спеціальнихъ ученихъ не высказалъ столь върнаго взгляда на опить какъ Либихъ, слова котораго им позволниъ себъ привесть здъсь. "Въ естественныхъ наукахъ всякое изслѣдованіе дедуктивно пли апріористично; эксперихенть, подобно вычисленію, есть только всиохогательное средство для процесса мышленія; мысль во встать случаяхъ необходимо должна ему предшествовать для того, чтобы онг ихътъ какое либо значение. Эхиприческое изслъдование природы въ обыкновенномъ сямслѣ вовсе не существуетъ. Экспераменть, которому не предшествуеть теорія, т. с. идся, относится къ изслъдованію природы, какъ шумь датской погремущки къ музыкъ. Отсюда ясно, что справедливость научныхъ положеній зависить въ такой же мбрё отъ тёхъ принциновъ, съ которыми мы приступаемъ къ изслѣдованію, какъ и отъ ловкости въ экспериментпровании и наблюденіяхъ. Пониманіе же этихъ принциповъ цѣликомъ зависитъ отъ нашей философской теоріи. Такъ-боремъ самый грубый примфръ -- эмпиризмъ обязываеть насъ предполагать, что всякая причина предшествуетъ дъйствію: въдь по теоріп эмпяризна причина состоить въ постоянномь слидованія одного явленія за другимъ. Другія же теоріи могуть допускать одновременное существование причины и дъйствия. Слъдовательно взгляды на природу обусловлены философскими воззрѣніями \*). На

<sup>\*)</sup> Этимъ и объясняется противоръче между 11мъ митніемъ о ціляхъ каждой науки (астрономія и т. д.), которое ми вискальня на предъядущей стрависѣ, в общимъ характеромъ нашихъ отзывовъ о достоя ірности отдільнихъ, наукъ сначала каждая изъ нихъ задается цілью узнать дінствительний міръ, но не изучая той роли, которую играютъ условія нашего познанія въ способахъ существованія явленій, оні вынуждени ограничныся вычисленіемъ в предъугадиваніемъ наступленій, кота бы эти вычисленія в предъугадивания были осножни на сомнительнихъ и даже фиктивнихъ воздравная на природу. Для оціными в всяравленія посліднихъ и собходимо философское маученіе дійствительности.

это ян обращаемъ особенное вниханіе. Дело философія вовсе не въ тояъ только, чтобы оправдать натенатику и естествознание. а въ тояъ, чтобы узнать дъйствительный міръ въ такояъ видь, какъ онъ есть. хотя бы такое знаное не дало памъ ни техническихъ ни какихъ другихъ практическихъ шюдовъ; отъ подобпой заботы философія отказывается, потому что техника нуддается только въ удачных», но не обязательно справедливихъ точкахъ зрѣнія. Поэтому важно не просто оправданіе, напримъръ, илен причинности, а опредёление ся истичнаго зарактера. Огульное сомивние, съ котораго начинаются и которыяъ сопровождаются философскія изслёдованія, служать лишь вспохогательнихь средствояъ, чтобы избавиться отъ вліянія предвзятихъ взглядовъ. суевфрій, предъубъяденій и т. д. Въ этояъ-то и состоить особенность философекназ изслёдованій: отдёльныя науки двигаются нутемъ эмпиріи. а општъ не возможенъ безъ обсужденій. основанныхъ на пікоторыхъ плеяхъ; слідовательно, пока мы заняты эмпирическими изслёдовавіями, мы должвы относиться въ этниъ плеячь съ довъріехъ, а пе сомнѣніемъ \*).

## § 8. Связь эмпиризма съ скептицизмомъ и суевъріемъ.

Ми разсматриваемъ въ видѣ ирпмѣра одну лишь пдею причинности, по акалогичнымъ иутемъ можно прійти къ тѣмъ же выводамъ и про всѣ другіе принципы знанія, т. б. если эйимризмъ правъ, то съ такимъ же основаніемъ мы можемъ нризнавать все, что угодно: слѣдовательно онъ сглаживаетъ различіе между наукой и суевѣріемъ, научнымъ фактомъ н`простой примѣтой. Отъ того то и происходить, что ученые и при томъ натуралисты въ то же время бываютъ величайшими суевѣрами: съ эмпиристической точки зрѣнія все одинаково возможно; если что либо и кажется необходимымъ или наоборотъ невозможнымъ, то исключительно въ силу привычки разсматриватъ вещи такъ, а не пначе. Здѣсь и обпаруживается догнатичность эмниризна: онъ долженъ или отрицать возможность достовѣрнаго знанія (въ

<sup>\*)</sup> Отсюда и восникаєть притуп. ющее дійствіе одностороннихь занатій свепіальными пауками: ихъ вринциць, прикычка обсуждать все безь исключенія исходя только иль пихь однихь, а гакже и сліное довіріе бъ нихь въідаются въ илоть и кровь и кажутся требованіями здраваго смисла.

томъ числѣ, какъ будетъ показано ниже, и свою собственную достовѣрность) или же замѣнить его вѣрой; вѣрустъ ли онъ въ науку пли въ продукты суевѣрія, и въ томъ и въ другомъ случаѣ онъ вѣрусть, а не знаетъ.

Въ виду непзбъжности этого вывода эмпиризмъ нитается спасти различие между наукой и суевериемъ посредствояъ понятія въроятности. Опыть, какъ соглашается и саяъ эмпиризнъ, не въ состояния дать указаний на что либо необходимое, т. е. на что либо имъющее повсемъстное и постоянное значение: опытъ заявляеть только о случившемся, но не о тояъ, что необходимо должно случаться. Всякое положеніе получаеть пеобходихос (постоянное и новсежистное значение) не иначе какъ посредствояъ его обсуждения съ точки зрания чего либо необходинаго; а коль скоро все наше знаніе, т. е. всѣ положенія пріобрѣтаются вутехь опыта, то всё они имёють случайный характерь. Наприятръ-сли солнце восходило до сихъ поръ каждый день, то изъ этого еще вовсе не следуетъ, что оно и завтра взойдетъ; но если справедливы наши понятія о солясчной системѣ и если закопъ причинности въренъ, то оно должно завтра взойти. А такъ какъ законъ причиняюети, а равно и всё подобяма идеи сами черпаются изъ опыта, то наше предвидёние завтрашияго восхода солнца остается столь же случайнымь, какь если бы опо основывалось безъ комощи какихъ бы то ни было обсужденій только на томъ, что солнце восходило до сегоднашияго дня. То же самое можно примѣнить и къ заключеніямъ о новсѣмъстности какого бы то ни было явленія. \*) Слокомъ всл'ядствіе эмпирическаго происхожденія принциповъ знанія наука должна потерять общеобязательный характерь. Противь этого эмперизиь возражаетъ, что хотя научные принципы и не могутъ быть признавы безусловно общими, но все таки они имъютъ за себя огромную въроятность, которая по мъръ своего возрастанія все съ большимъ и съ большимъ правомъ можетъ фигурировать взамынь достовырности. Само собой разумыется, что за невозможвостью несомибинаго знанія им должим довольствоваться нап-



<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Можеть быть, аксіоны Эвклида не везді вірны, а вространство не везді трехмірно. Эмпиристы считають несомициныма существованіе закона иричниности въ настоящемъ, такъ что онъ случаенъ только для будущаго. Мы сейчась разсувдали съ ихъ точки арінія. (<sup>7</sup>ъ нашей же -- идея причиности не можеть быть даже отличена отъ фикцій.

болие вироятными. Но им подициасни здись иной вопроси, а именно — если эмпиризми прави, то можеми ли им обладать хотя бы только вироятными знацісни? Ц на этоти-то вопроси им даеми отрицательний отвить.

Чъмъ мы подтвердимъ въроятность знанія? Разумьется ссылкой па то, что посредствояъ нашего знанія мы умбемъ предъугадывать явленія, удаленцыя и скрытыя отъ насъ какъ во времени такъ п въ пространствъ. Но въдь предъугадывание явленій можетъ свидітельствовать и о томъ, что ны унізень создавать ловкія фикціи. Результаты каждаго толчка могуть быть предвидены посредствояъ фикціи переливанія движенія; стаповится ли переливающееся движение вслёдствіе этого въроятныхъ? И да и пътъ. Пътъ-такъ какъ очевидно, что переливание двяженія составляеть только фикцію; да — нотому что будь эта фикція не столь очевидной, то мы навѣрное принисали бы ей реальность. Въ томъ то и дело. что эмпиризиъ говоря о вёроятности, субливаеть объективную вфроятность съ субъективной, исоблодимость признать что либо въроятнымъ, съ сложившеюся уже въ пасъ уовренностью въ правильности извъстных заключеній или способовъ делать таковыя. Субъективная вёроятность можеть быть деломъ простой привычки. Объективная же вероятность должна быть основана на какомъ либо достовърномъ знании, на предположении о чемъ либо пеобходимомъ. Что такое въроятность? Завидомое отношение числа благоприятныхъ для какого либо предположения случаевъ къ общему числу всвхъ ! возможныхъ случаевъ. Откуда же возъмется эта завъдомость, если у насъ пѣтъ ничего достовърно-извѣстнаго? Какъ мы въ состоянии узвать, сколь велика вброятность того, что наши представления о природ в составляють печто большее, чемъ систему удачныхъ фикцій, коль скоро всякая ихъ повърка производится при похощи тЕхъ же принциповъ, па основания которыхъ построены сами провъряемыя представления? Если мы навърнос знаемъ, что бросаемый па столъ кубикъ пибетъ лять бълыхъ сторонъ, а одну черпую, что онъ сделанъ изъ однороднаго матеріала и что его не бросають унышленно такъ, что бы онъ надаль преимущественно той, а не другой стороной, иначе сказать, если им навфрное знаемъ, что каждая изъ его сторонъ относительно надения находится со всёми остальными въ одинаковыхъ условіяхъ, то ны виравѣ примѣнять сюда понятіе вѣроятяости и

2\*

предсказывать, что въ большинств случаевъ онъ будетъ падать Стаой стороной къ верху, равно наоборотъ-отъ преобладанія подобныхъ паденій заключать къ преобладанію бълыхъ сторонъ. Но вожно ли склзать, что вфроятность такого наденія равна 5/с, если им не знасиъ навърное, существують ли соотвътственныя условія? Разумбется пёть. А вправѣ ли мы 38ключать изъ одного лишь преобладанія наденій бълой стороной къ преобладанию бѣлыхъ сторонъ? Тоже не виравѣ, потону что предъ нами, можетъ быть, находится фальшивая кость. Единственное заключение, которое мы можемъ вывесть **B**3Ъ нассы такихь опытовь состоить вь тонь, что наднемся онь будетъ и виредь падать чаще бълой стороной кверху, чъмъ черной; это, конечно, имъстъ практическую пригодность, що не означаетъ еще знанія отношенія черпихъ сторопъ къ бѣлимъ. Подобныхъ же образояъ изъ опита им въ состояни заключить не о томъ, что вдея причипности реальна пли по крайней мъръ въроятна, а только о тохъ, что она практически полезна; по въ этомъ пикогда и никто не сомпѣвался, и вопросъ пдетъ объ ея пригодности для мания. Для практическихъ пълей конечно ею можно и должно пользоваться, но мы втдь хотимъ еще имъть сверхъ того несомпѣнное знаніе.

Чтобы покончить съ попытками придать чисто эмпирическимъ свъдъніямъ, а во главъ ихъ такимъ принципамъ какъ/ - идея причияности характеръ амроятнато познанія, обратияъ внимание на слъдующий заколдованный кругъ. Само понятие всроятности обусловлено не однимъ только достов вранимъ знаниемъ, а сверхъ того и реальностью такихъ принцицовъ какъ причинность. Дбиствительно не достаточно знать, что каждая сторона куба находится въ равныхъ условіяхъ со встли прочими и что въ немъ цять бълыхъ сторопъ – для заключения о въроятномъ падевія нужно еще значіє невозможности действія безъ причины: въдь если явления могутъ совершаться и безъ причины, то одинаковость условій еще не гарантируеть, чтобы кубу не вздумалось падать преимущественно черной стороной. Какъ же теперь оправдывать идею причинности посредствояъ идеи въроятности, коль скоро послёдняя нийсть иссто только въ тояъ случав, когда ны руководинся первой, а что касается до первой, то въ ся реальности нельзя убъдиться, какъ мы видъли, даже относительно ближайщихъ пецосредственно воспринциаемыхъ явленій?

Итакъ если эманризяъ правъ, то знание не возможно: все 7 одинаково вёрно, другими словами нёть ничего достовёрнаго. Если эмпиризыт правъ, то мы обладаемь только техникой и то не достовърной, а болъе или менъе сомнительной. Въдь всъ неудачи техники, какъ напримъръ Кукуевская катастрофа и т. д.. мы при помощи идеи причинности объясняемъ какъ результать небрежности или неполнаго знанія; а коль скоро эта нјея не доказана, то возхожно, что такія неудачи свидітельствують о тояъ, что ям не въ состояни обладать завъдохо-правильной техникой; можеть быть въ природъ происходать такіе процесси, которыхъ мы при помощи своихъ эмпирически-нознанныхъ принциновъ пикогда не можемъ предвидъть, и которые отъ времени до времени разрушають многія изъ нашихъ предпріятій. Въ всmaxъ грубыхъ, какоми засъдуетъ строительное искуство, такія нарушения могуть происходить изръдка, а тамъ, гдъ мы нитемъ убло съ крайне слодещен объектами, именно въ медицинскомъ искусствь, они встрачаются каждый день. Такинь образонь то, что медицинскія воззрѣнія подчиняются непрерывнымъ колебаніяхь, какъ бы господству михолетной моды, можеть быть, зависить не оть пополнимаго съ теченіемъ времени недостатка иознаній, а составляеть вполнѣ непобѣжную вещь. Можеть быть, дъление медицини на гомеонатию и аллонатию съ ихъ обоюдними обвиненіями другъ друга въ невѣжествѣ не временное, а вѣчвое.

Већ эти выводы, конечно, крайне прискорбны, но если элппризяъ правъ, они логически необходимы, и утѣшеніемъ въ нихъ можетъ послужить пе нелѣпое отыскиваніе вѣроятности тамъ, гдѣ вѣтъ ничего достовѣрнаго, а другое столь же пеобходимое слѣдствіе изъ теоріи эмпиризма. Если онъ правъ, то мы не въ состояніи достовѣрно знать ни одного случая причинной связи явленій, потому что не доказано и самое существованіе такой связи. Но вѣдь сама теорія эмпиризма претендуеть быть одяняъ изъ случаевъ такого знанія: она разсматриваетъ епытъ какъ нричину происхожденія въ нашемъ умѣ тѣхъ или другихъ идей; опытъ есть причина, а идея причинности, напримѣръ, есть дюластвіе опыта. При недостовѣрности же знанія о существованія причинной связи и этотъ случай остается недоказаннымъ, а принятымъ на вѣру. Слѣдовательно—хотя, будущ эмпиристами, мы должны сдѣлаться скептиками, но бить эминристами мы еще ничими не обязываемся. Въ этомъ еще разъ обнаруживается уже указанная нами догматичность эмпиризма: онъ долженъ или отрицать исякое знаніе, въ томъ числи и самого себя, или же принять на виру какъ догмать по крайней мъри самого себя, а остальное знаніе отрицать, исходя изъ этого догмата.

Эмпиристами мы быть не обязаны; однако это еще не означаеть, что эмпиризмъ уже вполик опровергнуть. \*) Поэтому мы еще должны разсмотрѣть, можеть ли идся причинности возникпуть исключительно изъ опыта. Уже изъ одного того обстоятельства, что закопъ причинности не можеть быть еправданъ однимь онытомь, мы мажемь заключить, что идся о немь не эмпирическаго происхождения, что причинная связь не воспринимается изъ опыта, а примышляется къ нему, что идея о исй не чувственного, а интелектуального происхождения: будь иначе-воспринямий мы причинную связь своими чувствами, то мы всякія сомятнія въ ней опровергли бы указаніями на опыть, доказали бы ся существование; а это оказалось невозможнымъ. Нужно сперва повырить въ существование закона прилинности, и только тогда можно открыть причинную связь \*\*); слѣдовательно закопъ причинности не воспринимается изъ опыта, а зарание примышлается къ исму, т. с. онъ не эмпирическаго происхожденія.

#### § 9. Исзамѣтность причинной связи въ испосредственномъ онытѣ.

Этого мало — непосредственный опыть, т. с. экснерименты и наблюденія, какъ они диластвоительно происходять передъ нашими глазами, еще не истолкованные въ духъ зарапъе предваятаго или примышленнаго закона причинности, а подмъчаемые такими, какъ они совершаются помимо всякаго исголкованія, такой опыть долженъ привесть къ возникновенію обратной иден, пе иден причинности, а къ идеъ отсутствія постоянной, т. е.

ja ja



<sup>\*)</sup> Указана его недоказанность, по остается еще указать его невозможность: можеть быть онъ не въ состояния быть ни доказаннымъ ни опровергнутымъ, такъ что и знаніе невозможно.

<sup>\*\*)</sup> См. § 6, стр. 14.

причинной связи явленій. Дійствительно мы уже упояннали о случаяхъ кажущагося отсутствія слъдованія дъйствія за ого иредиолагаемой причиной. Такое отсутствіе мы теперь называемъ кажущимся, потому что уже истолковали его въ духв закона причинности. Но въ непосредственномъ опыть, которымъ мы окружевы съ дътства, раньше чъяъ успёли пріобрёсть идею причинности, т. е. когда им еще не въ состояни сдёлать подобнаго истолкованія, такое отсутствіе слёдованія непзб'ятно принимается не за кажущееся только, а за дъйствительное, подобно тому какъ еще не знакомый съ истолкованіями явленій ребснокъ и простолюдинъ принимаютъ хождение солнца вокругъ земли не за кажущееся, а за дъйствительное. Такое по нашему мизнію кажущееся, а по мизию того, кто еще не успаль пріобръсть идеи причинности, дъйствительное отсутствіе слядованія действія за причиной встрёчается очень часто. Къ какому же заключению должесъ придти тотъ, кто еще не знаетъ закона иричинности и ис руководится имъ? -- Очень просто -- онъ долженъ заключить, что между тъми явлениями, которыя ны считаемъ за причину и длясте другъ друга, нътъ викакой связи, благодаря которой одно изъ нихъ всегда влекло бы или приводило бы за собой другое, — подмѣчаенос же иногда слѣдованіе ихъ другъ за другомъ онъ долженъ считать столь же безпричиннымъ, самопроизвольнымъ, какъ и отсутствіе такого сзёдованія.

Вопрост только въ токъ-эти отступления отъ закона причинности случаются-ли на столько часто, чтобы въ нихъ не было ничего неестественнаго, чтобы непосредственному разуму они показались вполнъ нормальными? Испо, что мы окружены ним на каждомъ шагу. При восходъ солнца им зябнемъ сплынъй, чъхъ почью, а оно источникъ тепла. Завъдохо негигіеническій образъ жизни не оказываетъ замѣтнаго вліянія на здоровье. Солнце, луна и звъзды кажутся далеко не тъмъ, чъмъ они должны быть сообразно съ закономъ причинности. Неверіе въ медицину основано ве на чемъ иномъ, какъ на безпрестанныхъ кажущихся нарушенияхъ закона причивности и т. д. Мы никогда бы но кончили, если бы стали перечислять отдёльно тё случан непосредственнаго опыта, въ которыхъ первоначальный умъ можетъ видіть примъры отсутствія причинной связи. Взамбиъ подобнаго перечня остановимся на следующенъ соображения. Если бы слёдованіе явленій за ихъ предполагаемыми причинами им

встрЕчали, хотя бы и не всегда, но чаще, чемъ отсутствие такого слъдования, то изучение природы было бы дълонъ крайно легкимъ. Стоило бы только виниательно всиатриваться въ нее да зацоминать, какія слёдованія часто встречаются въ ней, н такняъ путемъ мы узнало-бы причину любаго явленія. При такихъ условіяхъ пе было бы надобности въ экспериментахъ н тъхъ менъе въ искусстви вопрошать природу. Подечитывать, что случается часто и что редко, хотя и конотливая вещь, а вовсе не трудная. Но встиъ извъстно, какъ медленно и съ какой затратой труда развивается наука. Ибсколько тысячь человъкъ ежегодно обучаются испусству вопрошать природу; нанученнъйшіе изъ нихъ сотнями посвящають сму всю свою жизнь; другие сотни нишуть подробные трактаты по теоріи индукцій; --открытія же причинной связи ділаются не только не каждый часъ или день, по даже и не каждый мисяцъ, а подвигаются сравнительно съ укогребляемыми па вихъ усиліями черенашьнихъ шагояъ. Но яспо-ли отсюда, что мамитное слудование явлений за ихъ причинами случается въ рысшей стенени ръдко, составляеть не правило, а исключение. Мы уже не говоримъ о томъ, что удачные эксперименты и наблюдения случаются гораздо рѣже неудачныхъ - именно только въ рукахъ опытныхъ людей, а нъкоторые изъ экспериментовъ даже и ниъ не всегда удаются. Словоях следование явлений за причиной въ бельшинстве случаевъ остается ве замътныхъ — иначе сказать, непосредственный обыть организовань такъ, что онъ долженъ внушать намъ идею отсутствія причивной связи, потому что незамбтность ся составляеть въ немъ вещь вполн'в нормальную, привнчную.

## § 10. Обусловленность опыта идеей причинности.

Мы сейчасъ говорили про непосредственный или неистолкованный еще въ духѣ иден причинности опытъ. Въ дѣйствительности же мы брали далеко не непосредственный, а такой, который уже переработанъ посредствомъ иден причинности. Для первоначальнаго непосредственнаго воспріятія весь міръ долженъ представляться однимъ силошнымъ хаотически-сложнымъ и притомъ не тѣлеснымъ, а поверхностнымъ явленіемъ — чѣмъ-то въ родѣ перспективной живониси. Вѣдь мы не воспринимаемъ раз-

стояній отъ насъ предметовъ, а потому не воспринимаемъ и ихъ тълесной форми, такъ какъ для этого надо воспринять разстоянія различныхъ пунктовъ предмета отъ нашего глаза. Твлесная форма предмета и его разстояние отъ насъ составляють продукты не пепосредственнаго, чуждаго какимъ бы TO HE было вителектуальнымъ примъсямъ, воспріятія, а - основанваго на идев причинности обсуждения: отъ перспективнаго расположения линій, теней, отъ стецени яркости предмета и т. д. им заключаемъ къ фигурѣ и разстояню этого предмета, какъ причнив всёхъ этихъ воспріятій. Будь вначе - составляй тёлесность непосредственное воспріятіе, то были бы певозхожними ошибки въ сужденияхъ о формк и разстояни предметовъ, а онъ встръчаются почти на каждомъ шагу – многоугольная башия пздаля, т. е. при непривычныхъ для обсуждения условияхъ, принимается за круглую, весьма удаленныя горы кажутся близко лежащими, лува вблизи горизокта кажется значительно больше чёмь въ зенить и т. д.; вевозможными были бы и иллюзін, возникающія при разсматривания перспективной живописи, папораяъ и т. д.; а еще мение было бы возможнымъ произвольно представлять себь въ одномъ и томъ же не оттушеванномъ чертежѣ (напримѣръ куба) то ту, то другую поверхность какъ заднюю. Такимъ образомъ тотъ, видъ, въ которомъ являются наши ощущенія и который мы называемъ опытомъ, создается благодаря пдев причинности. Ея вліяніе идетъ еще дальше. Прежде чъхъ нерерабативать поверхностныя воспріятія въ твлесныя, ям еще должны разбить или раздёлить хаотическое силошное явление на множественность отдельныхъ частей. А какъ провсходить подобное разделение? Тоже при помощи идеи причинности, въ чемъ не трудно убъдиться любымъ примъромъ. Какъ им, напримъръ, убъждаенся, что стоящая на столь колонка составляеть отдельную оть него вещь? Мы замбчаемъ, что она двигается относительно свободно, не увлекая за собой стола, что ея движенія въ нѣкоторыхъ направленияхъ (кверху и въ бокъ)-именно въ тъхъ, въ которыхъ она должна бы его увлекать за собой, если бы составляла съ нимъ одну вещь, не служать причиной его движений. Отсюда видно, что въ раздъления, различения уже примъняется идея причинностя.

А коль скоро такъ, то она и не можетъ быть эминрическаго происхождения. О постоянной послёдовательности въ хао-

тическохъ поверхностнояъ явления не можеть быть ни какой рвчи-и не только потому, что она крайне редко доступпа непосредственнюму наблюдению даже и въ телесномъ міръ, а также и по другому, болье важному основанию: безъ унотребления иден причивности поверхностное хаотическое явление остается сдиничнима, одной пестрой картиной, потому что разделение на множестсенность независимыхъ другъ отъ друга частей обусловлено употребленіемъ этой иден; слёдовательно всякая совершающаяся въ неяъ перемина паминаетъ его праникома, понимается или воспринихается нами какъ паступление вполит поваго міроваго состоянія гли даже новаго міра, вбо онъ еще не раздъленъ на отдільныя части, перехіны которыхъ ми могли бы соотносить другь съ другомъ (такое разделение и соотношение частей наступить веся составления и применения иден причинности); а костоянная нослёдовательность даже въ нереработанномъ (раздёлевнокъ ка части и получившемъ тълесную форму) мірѣ существуеть ве хежду состояниями самой совокупности вещей, разскатриваемой какъ целое, а между частями этой совокупности, или частахи состояній. Изъ всего этого очевидно, что идея нричинности не только не возникаетъ эмпирически - изъ опыта, но напротивь она-то и создаеть его.

Догнатическое нишление считаеть опыть простымъ неразложимыхъ на разпородные элементы воспріятісяъ, простымъ, т. с. чисто нассивныхъ, которов чуждо всякой интеллектуальной дательности. Какъ видинъ-это насквозь ложно. Опыть есть не простой актъ познанія, а сложный, и его составными элементаян служать съ одной стороны пассивныя воспріятія чувствъ (рада удобства говорниъ догнатическимъ языкомъ – пассионыя воспріятія, а въ ділствительности субъективные продукты чувствъ), съ другой ихъ интеллектуальная переработка или обсуждение посредствоят приятнения различныхт идей, въ томъ числъ и причинности: уже простое различение, обособление нашихъ воспріятій совершается посредствоях прихънения этихъ идей. Оба элемента одинаково необходими для возможности познанія. Одни воспріятія безъ пременения иден причинности и другихъ будутъ какъ бы сліши — ви къ чему не ведущимъ хаосомъ (а виже увидимъ, что они въ такоиъ случат не хогуть быть сознавы нами); въ нихъ будетъ страшная нестрота, по пикакого обособленія, никакой везависимости частей. Одић же идеи безъ воспріятій пусты и но

иміють никакого зпаченія. Что такое причина и дійствіе, которыя не связаны ни съ какниъ воспріятіемъ? Пустыя слова. Эти идец суть способи нашего отношенія къ воспріятіямъ, а потому не отділимы отъ нихъ: не созможны воспріятія безъ какого либо способа нашего отношенія къ нимъ и наобороть. Поэтому выводить идею причинности изъ воспріятій столь же неліщо какъ и обратное — выводить воспріятія изъ идеи причинности; а виводить се изъ опыта значить выводить ее изъ ся же продукта.

Чтобы предшествующія разсуждевія сдёлались болёв наглядными, поясниять ихъ слёдующиять примероять. Представиять себь, что вийсто предметовъ им наблюдаемъ однѣ лишь изъ тин (а нѣчто въ родѣ этого и происходитъ, когда всѣ наши воспріятія остаются проэктированными на нѣкоторую поверхность). Разумкется, среди нихъ мы не заувтниъ не только постояннаго слёдованія тыневыхъ явленій, по и не замётняв пхв обособленности. Плен того и другой мы въ состояние будемъ составить себѣ лишь въ томъ случаѣ, когда им станемъ обсуждать тѣни но идев причинности, т. е. будень относить ихъ какъ двиствия къ отбрасывающимъ ихъ предметамъ, какъ причинамъ. Если же мы не имфенъ иден причинности или не хотияъ ею пользоваться, то сколько бы мы ни наблюдали движенія и измененія теней, не выиссемъ отсюда ровно никакихъ позваній: предъ нахи останется хаотически измёняющаяся тепевая картина. Дёло нисколько не измѣнится, если передъ пами вяѣсто однообразныхъ тѣней будуть находиться цефтныя и если онф возвикають не изъ отбрасыванія тівней, а изъ проэктпрованія хножественности трехмѣрныхъ предметовъ на нѣкоторую поверхность: для того, чтобы такая ситсь красокъ могла сдулаться источникомъ познания, она должна быть переработана (отнесена къ преднетанъ, т. с. раздилена и превращена въ тълеспую форму) посредствомъ иден причинности, т. е. только тогда им получииъ почву для эниярическаго познанія, когда къ воспріятіямъ нашихъ чувствъ применимъ идею причинности. Только при такихъ условияхъ и нолучится та послёдовательность, о которой говорить эмпиризиь, что будто бы поъ наблюдений надъ ней возникаеть сана ндея причинности и изъ наблюденій надъ которой им дъйствительно узнасят причину каждаго отдёльнаго явленія, т. е. узнясять какъ именно реализована идея причинности въ каждомъ отдельномъ случат. Отсюда ясно, что идея причинности не только не заниствуется изъ однихъ наблюденій, но сама то и производнтъ опытъ какъ источникъ эмиприческаго познанія. Но подходи мы

съ нашихъ воспріятіямъ съ готовой уже идеей причинности, то они навсегда остались бы недоступнымъ для нашего изученія хаосомъ.

Мало этого — тотъ же самий факть новторяется и послѣ того, какъ мы наши проэктированныя на нѣкоторую поверхность воспріятія преобразовали въ множественность тілесныхъ предметовъ. И въ вихъ мы въ состояния узнать каждый отдельный случай причинной связи не вначе, какъ подойдя къ нимъ съ уже готовой идеей причивности. Действительно, какъ мы выше убъдились, обазывается невозяножнымъ вскрыть чисто эмпирическимъ путемъ первый случай постоянного слёдованія явленія В за А, предиолагая, что существование закона причинности наяъ еще неизвъстно. Отчего заристла эта невозможность? Во нервыхъ отъ того, что ни одно явленіе, въ тояъ числѣ и А, никогда не бываеть изолированныхъ; вслёдствіе этого хы но въ состояния убъдиться, послъдовало ли въ данномъ экспериментъ В именно за .1 пли за какимъ либо другимъ явленіемъ. Слёдовательно затруднение состояло въ невозможности выдълить вліянія сопутствующихъ явленій. И эта невозножность продолжается ровно до тѣхъ поръ, пока мы не руководимся заранѣе извѣстнымъ правиломъ — за каждитъ явлениемъ всегда должно слъдовать одно и то же явленіе. Коль скоро мы примѣнимъ это правило, то тотчасъ выделимъ всъ побочния явления: за ними В не всегда слъдуетъ, значитъ они не служатъ его причиной. Во вторихъ уполянутая невозможность зависьла в отъ того, что ны не знали, вправѣ ли мы разсматривать В какъ уравновѣшенное посредствомъ явленія (-B). Для этого надо было предполагать еще доказываемое положение, что каждое явление въ тояъ числѣ и С всегда вызываеть какое нибудь опредѣленпое другое, именно С всегда вызываеть (-В). Такимъ образомъ при опредѣленіи причины каждаго явленія послѣ персработки воспріятій въ трехмърные предметы происходить тоть же самый процессъ какъ и при переработкъ воспріятій. И въ томъ и въ другомъ случав ны при помощи пдеи причинностя производимъ отдилские элементовъ познанія другъ отъ друга: сначала им отдёляемъ воспріятія другъ отъ друга и отъ тахъ поверхностей, на которыя они проэктируются каждое игновение-въ этоиъ состоитъ построеніе при помощи идеи причинности изъ нашихъ ощущеній, сопровождающихъ различные моменты воспріятій, представленій о предметахъ, что служитъ почвой для опыта; вслёдъ за тёмъ въ полученныхъ явленіяхъ отдёляемъ при помощи той же иден ихъ взаимныя вліянія другъ отъ друга.

Изъ этихъ соображений ясно обнаруживается грубая догнатичность эмпиризна. Онъ хочеть объяснять происхождение познанія изъ оныта, а подъ опытояъ подразумѣваетъ не что нное какъ готочне продукты эмпирическаго познанія. Вяъсто того, чтобы разланить наше познаніе на его элехенти и схотр'ять, какія условія логически необходним для того, чтобы изъ этихъ элементовь возникли сперва ть представления, а изъ нахъ тв познанія, которыми мы обладаемъ, эмпиризмъ поступаеть совершенно обратно: онъ говоритъ, что всякое отдъльное познание пріобръ-. тается при помощи опыта, а вибсто почвы, изъ которой должно возникнуть познаніе указываеть уже готовос познаніе. Идея причинности запиствуется изъ опыта; но подъ опытомъ подразуиѣнаются такие продукты, которые не возможны безъ предварительнаго употребленія идеп причинности. Естественно, что всѣ разсужденія эмпиризна въ концё концовъ запутываются въ заколдованный кругъ.

## § 11. Значеніе идеп причинности въ идеѣ виѣшияго міра и въ дѣятельпости сознанія.

Сейчасъ ны говорили, что самъ опыть слагается изъ чувственныхъ воспріятій переработанныхъ посредствомъ иден причинности. Всѣ представленія виѣшнихъ предметовъ не воспрининаются нами непосредственно, а построяются нами изъ чувственныхъ воспріатій при помощи иден причинности. \*) Но и самая идея виѣшняго міра возникаетъ не безъ участія этого принцина. Все папне знаніе слагается изъ субъективныхъ состояній сознанія.

<sup>\*)</sup> Папоминаемъ — мы разсматриваемъ одну ес какъ наиболѣс сподручный примъръ; по сверхъ нем необходимо участие иткоторыхъ другихъ принциновъ.

<sup>\*\*)</sup> Очевидно, что если это отдёление субъективнаго міра оть того, который считается нами объективнымъ, еще не пропзошло, то и нёть никакого опита остается полидішій хаосъ. А ниже показано, что безь этого отдёленія нёть и сознанія.

Изъ еще нужно отнести къ чему либо внѣшнему, т. е. нужно еще отдѣлить свое Я отъ того, что не одо само, оть его не — Я. \*\*) Съ этого отдѣледія должно начинаться всякое нознаніе. А разиѣ оно возможно беть такихъ идей какъ причинность? Нужто отнести напримѣрь ощущеніе цвѣта къ чему-то внѣшлему, къ внѣшнему предмету, какъ принадлежащее ему качество. Но предмета то. къ которому надо отлести это ощущеніе, не существуеть: всякій предметь воспринимается нами посредствомъ субъективныхъ состояній сознанія, посредствомъ ощущеній. Съ чѣмъ изъ соотносить, чему внѣшнему приписывать изъ? Яспо, что нечему. Ясно также, что это приписываніе или отнесеніе ощущеній къ чему то внѣшнему совершается и можетъ совершаться только посредствомъ *ноняшія* о предметѣ какъ причилѣ, вызыкающей наши воспріятія его качествъ: другихъ нутей нѣтъ.

Оттого то такъ и спльна догматическая увъренность въ очевидности существованія вещей въ себъ. Ми разлагаемъ любой предметь, п овъ оказывается только комплексомь нашихъ субъективныхь состояний; слёдовательно еще остается неазвёстныхь, существлють ля вещя въ себъ. Но догнатический унъ возражаеть, что разложенный нами предметь составляеть сще нѣчто, чувствами не воспричимаемое, но служащее причиной встхъ воспріятій о предметь. Этимъ уже высказано, что пленно подразуябвается водъ этихъ начто: это - понятие предмета, капъ причины нашихъ воспріатій; то самое понятіс, посредствояъ котораго весь комплексь ощущелій объектирустся нами, опредмечисается и является чрезъ это какъ нѣчто противостоящее наяъ. Догнатический умъ до извъстной стелени правъ въ своемъ возражения. Простая, чеханическая сумми ощущений еще не составляеть предмета, потому что она еще не объекспрована. Для превращения этого кохилекса въ предметъ необходимо присосдинение къ нему попятия причины \*). Вотъ въ этомъ то отношени и право догнатическое мышление, утверждая, что предметь есть пачто большее чамъ простая сумма ощущений. Не право же оно въ тояъ, что эту мысль о причинѣ пли о предхеть, какъ причинь, оно считаеть достаточной гараятией существованія вещей вит насъ (т. с. вещей въ себт) и даже сит-

<sup>5)</sup> Онать таки говорникь только объ вдет причинности, хотя это еще не сначать, что ся одной уже достаточно.

шиваеть се съ ними. Въдь виолит возхожно, что эта ямсль имћетъ только субъективное значенје, т. о. вић насъ ибтъ никакой причины ощущений; возможно, что въ то время когда по устройству пашего сознанія ям должны породить извёстную суяму ощущений, въ это же время вслёдствіе того же устройства порождается нами и мысль о противостоящей намъ ихъ причини. При такихъ условіяхъ мы будемъ обладать точно такимь же міромъ явлепій какъ п въ предположепіп находящихся вив нась вещей въ себъ. Весь вопросъ только въ тояъ - дъйствительно ли это прибавочное къ ощущениямъ нѣчто составляетъ только нонятіе пли мысль о предметѣ, какъ бы пустую форму предмета, содержание которой дается ощущеніями? Если это ифчто не есть одно лишь понятие, то элачить опо ощущение, а тогда изъ суммы одниха ощущений не получится преднета. Сверхъ того яное обстоятельство убъждаеть нась, что ин пивень дело не съ чемъ другимъ какъ съ связующимъ понятіемъ. Если это идато дъйствительно составляетъ связующее наши ощущенія понатіе, то взятое помимо нихъ оно должно быть пусто, а потому при всякомъ предметь оказываться одинаковымь неизвъстнымь: всь различія оно должно пріобрѣтать только посредствояъ присоединяющихся къ нему ощущезий. И что же оказывается? Какой предметь мы ни разложнить на его составные элементы, будеть ли это булыжникъ, кусовъ дерева или золота, вездъ по отвлечени отъ него осмях чувственно воспринимаемыхъ качествъ остается одинаковый Х. Его обыкновенио ин считаемъ сущностью всякаго вида матеріи, матеріей вообще, какова она помимо всъхъ ея несущественныхъ свойствъ. Эта то повсюдная одинаковость и убъждаеть нась, что то нъчто, которое существуеть въ предметахъ опыта сверлъ чувственно воспринимаемыхъ качествъ и которое объектируеть наши ощущения, превращаетъ ихъ изъ субъективныхъ состояній сознанія въ противостоящія намъ вещи (т. с. являющіяся такъ, какъ будто бы онь навѣрное существовали помпио пасъ) есть понятіе. Однияъ изъ элементовь такого понятія служить идея причийности. Наши ощущения мы мыслимъ объединенными посредствояъ понятия, въ составъ котораго входитъ причина; отъ этого онѣ являются не нашими состояніями, а свойствами предметовъ внё насъ, я послёдният приписываются силы (причины), благодаря которыят мы узнаемъ о томъ пли другомъ качествъ предмета.

Итакъ отдъление нашего Я отъ противостоящаго ему не-Я совершается не безъ похощи идеи причинности. Здъсь снова обнаруживается уже указанный недостатокъ эмпиризма, состоящій въ тояъ, что сбъясняя возни: новение иден причинности, онъ ссылается на такіе факторы, которые сами существують благодаря ей. Онъ говорить, что им наблюдаема постоянную послѣдовательность двухъ явленій и чрезъ это приходимъ къ пдет ихъ прилиной зависимости, къ взгляду, что первое ириводить за собой второс. Но чтобы ны ногли прити къ такому заключенію, должны ли мы напи наблюденія сознавать или н'ять? Разухфетса --- да: что остается несознанныхь, то не хожеть повесть къ образованию какихъ бы то ни было идей. А что значить сознать какое либо наблюдение? Что значить сознать, что мы наблюдаемъ передъ собой столь? Это значить его воспріятіе поставить на счеть чего то служащаго его причиной, вызывающей его. Въ томъ только и состопть сознание. что ны противополагаемъ посредствомъ идеи причиниости свое Я своему не — Я, одно изъ нихъ считаемъ причиной, а другое тъяъ облектояъ, на который она длиствуетъ \*). Напримъръ сознать свое наблюдение стола значить противопоставить свое Я, какъ объектъ дъятельности, въ результатъ которой является представление стола, ему какъ источнику этой деятельности, т. е. какъ причинъ моего представленія объ цемъ. Такимъ образомъ когда эминризмъ утверждаетъ, что мы отвлекаемъ идею причинности изъ нашихъ наблюдений и чрезъ это впервые получаемъ - се, то этимъ сахниъ онъ высказываетъ, что ны впервые получаемь ее изъ такого процесса, который самъ состоять въ ся признанія.

1

## § 12. Недоказаниость реальности прирожденныхъ пдей.

Резюхирая все сказанное по поводу мнимо-эмпирическаго происхожденія пдси причинности им приходимъ къ слъдующему заключенію. Она не можеть возникнуть изъ опыта, такъ какъ уже для того, чтобы быть сознанными, наши воспріятія должны

<sup>\*)</sup> Даже при самонаблюдении наше И какъ бы раздванвается на наблюдающее и наблюдаемос.

подчиниться идет причинности. Напротивъ — дълая возможнымъ ихъ сознаніс, раздъляя и перерабатывая ихъ въ телосный міръ, въ которомъ она выдъляетъ вст побочныя относительно изучаемаго явленія вліянія, — она то ихенно и порождаетъ опытъ въ смыслъ источника знанія.

Но откуда же она сама? Другое догматическое направление раціонализмъ даетъ такой отвѣтъ. Идея причинности есть одна изъ прирожденныхъ нашей душѣ ндей; она вмѣстѣ съ нѣкоторыми другими внушена намъ самимъ Богомъ \*). Богъ создалъ такой міръ, который унравляется закономъ причивности, а намъ внушилъ идею этого закона; такимъ образомъ Онъ предъуставилъ между нашимъ знаніемъ и міромъ нѣкоторый родъ гарионіи — предъустановленную гармопію, благодаря которой наше знаніе согласуется съ вещами.

Не трудно свести счеты съ раціонализмомъ. Онъ питается доказать реальность идеи причинности, принисывая ся происхожде. ніе Богу: Богъ не можетъ быть обманщикомъ, а потому не ножетъ внушить намъ ложной идеи. Все это прекрасно, но ны обращаемся къ раціоналисту съ такимъ требованіемъ — докажи, что есть Богъ, и при томъ докажи безъ помощи закона причинности. Этого еще мало — пусть ны хотя не знаема, но выруема въ существование Бога; покажи же, что идея причинности внушена именно Има. Ни въ одномъ источникъ въры – ни въ инсани, ни въ предани объ этояъ не говорится ни слова, а взаибнъ того вотъ что говорится. Діаволъ соблазнялъ нашихъ прародителей объщаниемъ знания, которое должно равняться божественному. Само собой разумъется, что онъ ихъ сбианулъ и вяѣсто знанія далъ одну лишь его видимость. Такъ не естественнъй ли предположить, что онъ то именно и внушилъ идею причинности, а вижстъ съ техъ, чтобы скрыть свой обязнъ, породиль увъренность въ ся божественномъ происхождении, т. с. породилъ теорію раціонализма? Что же касается до совпаденія выводовъ изъ мнимаго знанія съ действительностью, то его не трудно объяснить съ этой же точки зрънія. Отчасти такія совпаденія вызываются сампиъ діаволомъ, чтобы получше скрыть

\*) II энипризиъ и раціонализкъ начинаютъ съ того, что ищуть причину иден причинности (первый въ овыть, второй въ Богь), следовательно сразу принимкотъ се на веру.

8

المان المحالمات الدراسات المانية المحالية المانية المحالية المانية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالي

свой обланъ; отчасти же оня допущены Боголъ — именно въ тъхъ случаяхъ, гдъ безъ нихъ нельзя жить, напримъръ — безъ знанія временъ года пли безъ знанія техники. Въ медицинъ же эти совпаденія бываютъ крайне ръдко, потому что здъсь ми пдемъ противъ Бога — боремся противъ наказаній, которыя онъ насылаетъ на насъ въ видъ болъзней \*).

## § 13. Сходство раціонализма съ эмпиризмомъ и неизбѣжность для нихъ обонхъ догматовъ о вещахъ въ себѣ.

Словокъ, раціонализкъ также приводить къ скептицизму, какъ и эмпиризиъ, и подобно послъднему разрушаетъ санъ себя. Оба они захіняють знаніе вірой — именно вірой въ забонь прилинности, а философію вірой въ тоть или другой (но въ обопхъ случаяхъ) недоказлиний способъ происхождения иден причинности. Такихъ образояъ въ основу всякаго знанія они кладуть одинь изъ догматовъ: въ основу философскаго знанія теорію того или другаго способа провсхожденія пдеи причинности, а въ основу эмпирическаго-реальность этой идеп. А это непзбатно повезо къ вознакновению другихъ логнатовь и прежде всего къ недоказанному признанию вещей въ себъ: если какая-нибудь идея внушается наях извик -- општояъ или Богояъ. а не составляеть продукта сознанія, то значить вит посябдвяго есть бытіе, которое внушаеть се наяъ, т. е. есть вещи въ себъ. Призвание послъднихъ обязательно какъ для эмпяризна, такъ и для раціонализна. А такъ какъ онт то именно и внушають идею причинности, то съ нихъ то-съ предположений объ ихъ природѣ и приходилось начинать построеніе знанія. Оттого догнатическая философія и строила различныя системы касательно вещей въ себъ и ихъ отношений къ яклениямъ: безъ этого она утратила бы подъ собой всякую ночих и должна была бы псрейти въ политий скептицизяъ, въ соянтніе въ возхожности какъ знанія такъ и собственной теоріи познанія. Въдь если ин

L

1

<sup>\*)</sup> Подъ теологическо: формой, въ которую им (подражая раціонализиу) облекли навля мисли, скривается слідующее чисто философское возражение раціонализиъ допускаль, что постоянно — отъ нашего рожденія существующе въ насъ принцины мисли отражають въ собі принцини билія (вещей въ собі и явленій): какъ оправдать это предноложение по крайней мірі для явленій?

утверждаемъ, что данная идея (именно причинности) возбуждается въ насъ извиѣ, такимъ бытіемъ, которое существуетъ помимо насъ и потому составляетъ вещь въ себѣ, то чтобы не быть вполиѣ голослованми, мы обязываемся указать, что она можетъ и должна возбудить въ насъ такую идею; слѣдовательно кы обязаны сдѣлать относительно этой вещи въ себѣ какія либо соотвѣтствующія съ нашей цѣлью предположенія, которыя казались бы сами по себѣ вѣрними, а въ то же время не могутъ быть доказаны, такъ какъ всякое знаніе основано на примѣненіи идея причивности, которая оправдывается ими самими. \*)

### § 14. Пепзо́ѣйность онтологическаго аргумента въ раціонализмѣ.

Здёсь то п лежить источникь того заколдованнаго круга, который мы отхётили съ эмпиризмё. Въ раціонализмё же онъ особенно ясно выступиль у Декарта, который оправдываль прирожденныя иден указаніемъ на ихъ божественное происхожденіе, а существованіе Бога доказываль тёми же самыми идеями. Оттого-то Декарть и быль вынужденъ прибѣгнуть въ помощи самаго слабаго изо всёхъ аргументовъ бытія Бога — къ онтологическому, выводить Его бытіе изъ понятія объ Немъ: такое доказательство ведется безъ помощи иден причинности. Оно на столько слабо, что для его опроверженія нужно обладать только смѣлостью напасть на него. Изъ того, что мы мислимъ Бога существохъ пансовершеннѣйшимъ и къ числу совершенствъ представляемой нами вещи относимъ ея бытіе (та вещь, которая обладае1ъ бытіемъ, при равенствѣ прочихъ условій, въ нашихъ глазахъ совершеннѣе той, которая только мыслится нами, а не



<sup>\*)</sup> За невозножностью доказать ихъ они должны быть приняты на въру какъ догнатъ. Отсюда происходитъ то разпообразіе и даже діаметральная противоноложность владаровъ, которие ин ваходимъ въ исторіи какъ эмпиризма (въ иемъ кромѣ другихъ виработался отрицающій существованіе матеріи идеализмъ Берклея и отрицающій духовныя сущиости матеріализмъ) такъ и раціонализма (дуализмъ Декарта, монкзмъ Синнози, изкрализмъ Лейбница и другіе промежуточние между нижи взадари: каждай вибираль то предположеніе, которое не могло быть общеобязательнымъ, а казалось сму наиболѣе върнимъ, и выводилъ отсюда вст логически необходимия слёдствія.

существуеть) — изъ этого еще не вытекаеть Его бытіе; а онтологический аргуненть гласить, что Богъ, какъ существо самое совершенное, долженъ обладать бытісяъ. Иначе-говоря словаям Канта-понятіе ста талеровъ воображаемыхъ содержитъ въ себъ ровно столько же логическихъ признаковъ, какъ и понятіе ста талеровъ дъйствительныхъ, такъ что бытіе не составляеть логическаго признака понязія и не можеть быть аналитически выволнио изъ него. Несмотря на слабость онтологическаго аргумента въ нему должны были прибъгать всъ раціоналисты, чтобы ихъ системы не утратизи характера знанія и не замѣнили бы сго характерояъ върш: если бытіе Бога, какъ совершеннъйшаго существа, доказано, то доказана и возможность происхождения основныхъ идей отъ Него; а не виушены ли онъ діаволомъ -объ этомъ раціоналисти не задумывались \*) и, понимая невозможность пріобрасти ихъ эмпирически, смало ставили ихъ на счетъ Бога. Оттого то им и находимъ этотъ аргументъ у всёхъ раціоналистовъ; вытекающая же изъ понятія субстанція какъ causa sni система Синнозы есть не что инос, какъ послъдовательное и полное развитие онтологическаго аргумента. А такъ какъ это доказательство до нельзя слабо, то всв раціоналисты должны были безпреставно его видоизябнять, пока оно не покажется авторамъ этихъ перемънъ достаточно убъдительнымъ. И послѣднее изяѣненіе онтологическаго аргумента било сдѣлано . Кантомъ въ его до-критическомъ сочинении «Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration für das Dasein Gottes.> 1763 r.

1000

§ 15. Отличіе прирожденныхъ идей отъ апріорныхъ.

Недоказавность преднолагаемаго способа происхождения иден причипности составляеть общій недостатокь какъ эмпиризма такъ и раціонализма. Этимъ обусловлень и другой столь же общій имъ обоимъ недостатокъ — недоказанность реяльности этой иден,

\*) У Декарта било промелькнуло подобное сомиције, но при этомъ же обнаруживается влјянје предвантыхъ предположений о потусторониемъ мірѣ: овъ спрашиваетъ ве о томъ, что не внушены ли эти иден діаволомъ, а не облавываетъ ли насъ Богъ, и отвілаетъ, что обманъ ссть признакъ безсилия, а это не соотвідствуетъ совершенству Бога; слідовательно зарание предположено безъучастіе діавола въ происхождения познания. что вынуждаеть раціонализяь сблизиться сь эминризмомь: въ виду вышсуказанныхъ сомнѣній провѣрять ее приходится энинрическимъ путемъ. Но сверхъ того раціонализиъ страдаеть еще однниъ, исключительно ему принадлежащимъ, недостаткомъ. Съ его точки зрѣнія прекрасно объясняется факть весьма ранняго обладанія вдеей причинности, чего не въ состоянія сдёлать эмпиризяъ: уже пятилѣтній ребенокъ осаждаетъ своихъ воспитателей вопросомъ "почему", а обладаетъ идеей причинности значительно раньше. Но еще педостаточно пизть ес хотя бы съ санаго рожденія, а надо также знать, что она реализована въ окружающихъ насъ явленіяхъ, чтобы отъпскивать се въ нихъ. т. с. вало быть зарание увъренныхъ въ ся реальности. Спрашивается какъ объяснить эту увъренность? Въдь ребенокъ не знаетъ, что она внушена Богонъ, такъ что не можетъ быть ложной. Едниственнымъ отвѣтомъ въ этомъ случав можетъ быть только предположеніе, что ям ничего не можемъ сознавать, а поэтому и иыслить иначе какъ посредствояъ идеи причинности, что она составляеть форму сознаванія, а потому естественно, что повсюду инслияь се - какъ только пябемъ какое либо воспріятіе, такъ тотчасъ же непзовъно обсуждаемъ его по этой идев. Сделавъ такое предположение, ны даже объяснияъ неизбъяность ся реальности: коль скоро причинность есть форма нашего сознавания, то естественно, что ей будеть подчинено все то, что им сознаень, т. е. весь опыть. Въдь въ составъ опыта не ножеть войти то, чего мы не сознаемъ, а мы ничего не можемъ сознавать кромѣ какъ въ тѣхъ формахъ, въ какихъ мы сознаемъ, т. е. иначе какъ въ формѣ причинности \*). Все это вполнѣ справедливо; но дело въ томъ, что такое предположение нарушаетъ теорію прирожденныхъ идей и превращаеть ее въ критическую. Первая предполагаеть, что нъкоторыя пдеп внушены наяъ Вогонъ, слёдовательно присоединились въ намъ изеню, такъ что наша душа или же наше сознание могло бы остаться и безъ нихъ; теперь же ны предполагаемъ, что мы не ножемъ ничего сознавать иначе какъ посредствояъ этихъ идей, т. с. дѣлаенъ ихъ неотдёлимыми отъ сознанія.

<sup>\*)</sup> Для ясности беренъ другой примъръ. Если пространство есть форма нашего сознаванія, то всякій предметь оныта, т. е. сознавія долженъ быть въ пространствъ.

Здѣсь кстати подчеркнутъ отличіе прирожденныхъ идей отъ цопускаемыхъ критической философіей апріорныха. И тъ п другія не эмпирическаго происхожденія, а потому ихъ часто смѣшивають между собой, между темь оне далеко не одно и тоже, и ихъ сходство ограничивается только этой – чисто отрицательной стороной. Прирожденныя идеи внушены намъ извич; онъ не необходихы для нашего сознания, составляють добавочный элементь. Апріорныя же плец находатся въ самомъ сознаніц, составляють неизбъжную форму его даятельности, логически неотдѣлимы отъ него, т. с. безъ пихъ созпание приходило бы къ внутреннему противорѣчію, а между тѣмъ оно подчинено закону невозхожности противоръчія. Если бы раціоналиста спросили, что произошло бы съ человъконъ, которому Богъ позабылъ внушать прирожденныя идеи или онъ тотчасъ были бы похищены діаволомъ, то въ духѣ раціонализна опъ далъ бы слѣдующій отвіть. "Не произошло би викакой особенной біди. Такой человъкъ могъ бы пріобръсть тъ же иден путемъ опыта и обученія, консуно — веська медленно и никогда не быль бы увърень, что онъ выбють вссобщее значение, но все таки узналь бы пхъ". Возхожность опыта и сознания безъ прирожденныхъ идей откровевно признавалась раціоналистами. Критическій же философъ на подобный вопросъ относительно апріорныхъ идей долженъ отвітить совершенно иныхъ образомъ. "Если, скажеть опъ, кто -лишевъ апріорныхъ идей, тотъ лишенъ и сознанія, такъ какъ овъ суть его неотдълимыя формы. Или же онъ обладаетъ сознаніемь, но такимъ, которое писколько не похоже на наше н о которояъ мы пе можемъ составить себѣ никакого понятія, ибо все представляемъ себь въ подчинения апріорнымъ идсямъ, такъ что съ этимъ человѣкомъ вы не могли бы имѣть ни малъйшаго общенія".

Изъ указаннаго же отличія апріорныхъ идей отъ прирожденныхъ вытекаютъ и другія. Реальность послѣднихъ должна быть принята на вѣру, такъ какъ мы не можемъ доказать, что онѣ внушены именно Богомъ. Реальность же апріорныхъ идей вытекаетъ уже изъ ихъ понятія какъ формъ созпаванія: все, что мы сознаемъ, т. с. все, что мы сознательно представляемъ, ощущасмъ, мыслимъ, чувствуемъ и т. д., все это сознается нами не иначе какъ въ тѣхъ формахъ, которыя высказываются въ анріорныхъ идеяхъ, каковы причипность, пространство, время и

т. д., и въ иныхъ формахъ сознавание оказывлется логически невозножнымъ; слъдовательно коль скоро доказана апріорность какой либо идеи, то этимъ самымъ доказана и ся реальность. Анріоримя иден съ нашего сознанія какъ бы переходять на сознаваемые объекты \*). Вотъ эта-то черта обозначается названіемъ трансцендентальный.

Этоть терминь надо отличать оть трансцендентный. Послёднее понятіе означаеть переходъ за предёли опыта, нежду тъхъ апріорныя или трансцендентальныя идеи, какъ формы сознаванія завидомо (а не только проблематически) реализуются лишь въ опыть: можетъ быть онъ реализованы и въ вещахъ въ себъ, но это остается неизвёстныхь. Прирожденныя же идея не ногуть быть оправданы даже и для опыта, а коль скоро онѣ принямаются на въру, то нътъ основанія ограничивать ихъ реальность его предблами и не распространять ихъ примбненія на вещи въ себь \*\*). Такихъ сбрасовъ траесцевдентальность составляеть третье отличие апріорныхъ пдей отъ прирожденныхъ: завёдоная (вытекающая изъ самаго пояятія) реальность первыхъ имманентна, остается въ предблахъ симта, у вторыхъ же ся нътъ вовсе, а поскольку она принимается на съру, она трансцендентна. Такова разпица прирожденныхъ и апріоренхъ пдей. Конечно можно госорить, что прирожденныя идея суть необходиныя формы сознания, такъ что исчернеть всякое различие между раціонализмомъ и критической философіси. Но во первыхъ раціоналисты духали вначе; а во вторыхъ при чекъ же тогда Богъ? Наше сознание не можеть существовать безъ этихъ формъ, такъ что онв не нуждаются въ внушения со стороны Бога, и послѣднее можетъ быть понихаехо не иначе бакъ въ схыслѣ сотворенія нашего сознанія; но какъ творчество такъ и самъ Богъ остаются преднетомъ въри, а пе знавія.

## § 16. Новый раціонализмъ.

Въ заключение этой притики уномянемъ о видоизивне ниомъ рационализив, къ числу представителей котораго мы относниъ, напри-

Digitized by Google

「たいらい」にはないないというできょう。

こうしょう いちょうちょう しょうちょう ちょうちょう ちょうちょう ちょうちょうちょう

<sup>\*)</sup> Строго говоря, оні не переходять, а напротивь нами субъективние продукти, напримірь ощущенія, вроизводятся нами въ такой связи цли въ такихъ формахъ, въ какихъ единственно ун ихъ можемъ сознавать.

<sup>\*\*)</sup> Къ тому же это распросъранение уже предноложено самой теорией прирожденныхъ идей: 1) Богъ сообразно съ имям создаетъ независащий отъ насъ міръ, т. е. веща въ себѣ; 2) Богъ есть ихъ иричина.

жъръ. Альберта Лангс, автора Исторія Матеріализна. Съ того времени какъ Кантъ показалъ невозможность доказать научнымъ (а не религіознымъ) путемъ бытіе Бога, такъ что Онъ слѣлался исключительно предметомъ въры, а не знанія, объясненіе пропсхожденія принциповъ знанія божественнымъ внушеніемъ рухнуло на всегда. Но теорія прирожденныхъ идей слишкомъ проста для того, чтобы свыкшійся съ догнатизномъ умъ сразу отказался отъ нея и принялъ требующую тончайшаго анализа теорію апріорныхъ идей \*). Поэтому учение о прирожденныхъ идеяхъ уцълью, но ихъ происхождение объясняется какъ нибудь иначе, наприятръ какъ делаетъ Лапге, физикопсихической организацией \*\*). Противъ такого раціонализна ны снова выставляень всь прежнія возраженія: 1) требованіе доказать реальность этихъ пдей, а 2) изъ невозножности выполнить это требование вытекаеть невозхожность оправдать предположение объ ихъ происхождения, 3) если же ихъ считаютъ формами сознанія, то при чемъ физикопсихическая организація? Відь пе формы сознаванія зависять оть того вида. въ которояъ мы сознаемъ свои душевныя и физіологическія явленія, а наоборотъ-видъ послёднихъ обусловленъ техи формамы, въ которыхъ мы неизбъжно все должны сознавать. Ставить формы сознавія въ зависимость отъ сознаваемыхъ объектовъ нелёно, потому что основные заковы и формы послёднихъ, наприхъръ причинность, суть не что иное какъ формы сознания. Остается говорить о психо-физіологической организація, не какъ объявления, а какъ о скрывающихся за нихъ всщахъ въ себъ, подобно тому какъ до-кантовские рационалисты говорили о Богь: лежащія въ основѣ тѣлесныхъ и душевныхъ явленій бещи въ себѣ своими взаимоотношеніями порождають созпаніе витсть съ его неотдѣлимыми формами. Все это не невозможно, но бабъ доказать это? Реальность причинности, какъ формы сознаванія, гарантирована только въ предблахъ сознанія, а потому остаєтся



<sup>\*)</sup> Критика чистаго разума появиласъ въ 1781 г. Эпоха философскаго возрожденія, которое разрушило схоластиву, начищается съ половины XV столітія: схоластическіе же догматы (в при томъ крайне грубне вродъ тіхъ, что у Арвстотсяя не уновинается о солнечныхъ натиахъ, слідовательно они находатся не на солнці, а въ глазахъ тіхъ, кто ихъ видитъ) постоянно фигурирован въ спорахъ противъ Галилея, т. с. приблизительно черезъ 200 літъ отъ начала возрожденія. Если здісь позволительна аналогія, то мы должны ждать, что догматизмъ продарствуеть еще сто літъ.

<sup>\*\*)</sup> См. Ист. натер, вер. г. Страхова С.-Петербургъ 1883. т. И стр. 35 и сл. 52.

еще открытымъ вопросомъ, существуетъ ли за его предѣлами нѣчто такое, что могло бы служить причиной какъ его самого такъ и его исотъсмлемыхъ формъ. Пока еще не найденъ путь къ потусторовнему міру вещей въ себѣ, до тѣхъ поръ причинная зависимость сознанія отъ чего бы то ни было — будетъ ли это Богъ, матерія и т. д. — составляетъ предметъ религіознаго, а не научнаго убѣжденія, потому что ся утвержденіе и отрицаніъ должно быть принято на вѣру, а отнюдь не можетъ быть доказано.

Объясненіе происхожденія прирожденныхъ пдей путенъ физикоисихической организаци стрядаеть тухи же недостатвани вакъ и прежній — теологической раціонализиъ, т. е. ведеть или къ скептицизму или из замънъ знанія върой. Въ еще большей мъръ это же самое должно быть сказано и про тотъ видъ раціонализна, представителенъ котораго служить, напримъръ, Гельнгольцъ; доплекающій апріорныя пдеп, но понимающій ихъ какъ прирожденныя, такъ что ихъ апріорность сводится только къ одному названию и къ отсутствию указаний на способы вхъ возникновенія въ пашей душѣ. Гельягольцъ къ числу апріорныхъ причисляетъ гуснио идею причинности. А какъ онъ понняаетъ терхинъ апріорный, видно изъ его отношенія къ вопросу о происхождении геометрическихъ аксіомъ. Онъ считаеть возможнымъ, что посятднія, будучи апріорными, въ тоже время окажутся нереальныхи и утверждаеть, что ихъ реальность, не смотря на ихъ апріорность, должна еще быть оправдана опытонъ. \*) Не ясно зи отсюда, что подъ именемъ япріорныхъ онъ подразумьвастъ какія-то не эмпирическія иден, но и не формы сознаваиія, т. е. не тъ апріорныя идея, которыя признаются критической философіей? Реальность посл'яднихъ, какъ неизбъжныхъ формъ сознавания, вытекаетъ уже изъ ихъ понятия; ихъ апріорность (какъ принадлежность къ необходниниъ форманъ сознания) хожно призиавать изи не признавать, но разъ она допущена, то уже нельзя сомнѣваться въ нхъ реальности.

\*) Die Thatsachen in der Wahrnehmung. Berlin 1879 crp. 62.



A STATISTICS AND A STAT

A service office to a for

# ГЛАВА И.

## Принципы критической философіи.

Условія возможности несомиѣннаго познанія. Путь рышенія вопроса объ его гозможностя. Онисаніе критической точки прѣнія. Обоснованіе объектикнаго характера явленій. Недоказанлюсть существованія вещей въ себѣ. Объясценіе объективности связи якленій. Объясценіе увѣренности въ существованіи вещей въ себѣ. Объясценіе догчатическаго пониманія пространства и времени. Исзависимость объектирующихъ попятій и постранства и времени. Исзависимость объектирующихъ попятій и пространства и времени. Объектированіе событій виутрецияго міра. Его необходимость для сознанія. Эмпирическое подтверждевіе критицизма. Апріорныя иден и апріорное познаніе. О предѣлахъ апріорнаго позванія и объ отличій философскаго позванія отъ обиденваго. Способъ рѣшенія вопроса о нознаваемости вещей въ себѣ.

§ 1. Условія возможности несомпѣпнаго позпанія.

Критика раціонализма и эмпиризма указываеть во первыхъ, что сомнительна и та и другая теорія, а вовторыхъ, что, даже допуская справедливость основнаго предисложенія каждой изъ нихъ (въ эмпиризмѣ — происхожденіе иден причиппости изъ опыта, а въ раціонализмѣ — ся прирожденность), мы все таки не въ состояніи пріобрѣсть несомнѣнное знаніс: обѣ теоріи нуждаются въ томъ, чтобы были приняты на вѣру другія вспомогательныя предположенія (въ эмпиризмѣ господство закона причинности надъ опытомъ, въ раціонализмѣ прирожденность отъ Бога, а не вообще).

Но изъ этой критики обнаруживаются и условія существованія несомитивато знанія. Оно не возможно, если идея при-

чинности чериается изъ опыта — она должна быть не эмперическаго происхожденія. Раціонализмъ въ этомъ отношенін виолив правъ. Но онъ заблуждается, считая знаніе возможнымъ въ томъ случав, если идея причинности, хотя и не чериается изъ оныта, а все таки внушается намъ иземю. Такая идея еще должна сперва засвидательствовать свою пригодность. Следовательно вли вовсе вътъ несомибинаго знанія или же оно возможно только въ томъ случав, если идея причинности не пріобрётается нами извив, а составляеть неотъемлемую форму нашего сознанія.

Ипыми словами — несомнѣнное знаніе возможно только въ тохъ случат, ссли къ числу субъективныхъ, изъ насъ самихъ возникающихъ, элементовъ міра явленій принадлежать не только чувственно воспринимаемыя его качества, но и самая ихъ связь хежду собой, но крайней эрръ-ея основныя черты, каковы, напримфръ. пространство, время, причинность, субстанціальность, закономфриость событій п т. д. Если всё эти черты суть формы нашего сознаранія, если ян все сознаеять не иначе бябъ въ этихъ формахъ, то тогда всякое представление (какъ наглядное такъ и воспроизведенное), понятіе и т. д. будуть подчинены этимъ формамъ, такъ что между способами, носредствояъ которыхъ ны строимъ воспроизведенныя представленія и понятія, т. с. между знанісять и способами существованія ихъ объектовь (если только послёдніе леляются намъ. т. е. сознаются нами) будетъ неизбѣжная гархонія. Отсюда ясно, что неизбѣжныя формы сознанія должны быть принципами познанія міра двленій.

#### § 2. Путь рынснія вопроса о возможности песомниннаго позпанія.

Вопросъ только въ томі — существують ин въ насъ необходимыя формы созпанія, т. е. такія формы, безъ которыхъ логически невозможно существованіе сознанія, или что тоже существованіе нашего Я? Эти формы должны переходить на явленія, исизбъжно присоединяться къ послѣднимъ. Отсюдя ясно, какимъ путемъ долженъ быть рѣшаемъ нашъ вопросъ: намъ необходимо узпать — 1) что именно присоединяется нашимъ сознаніемъ къ авленіямъ и 2) что именно пзъ- этихъ субъективныхъ продуктовъ составляетъ его неизбѣжныя формы.



- Sak - willing

a to the state of the state of

ţ

Относительно перваго пункта безъ всякаго спора им получимъ единогласный отвѣтъ. Мы сознаемъ только то, что им сознаемъ и не можемъ сознавать того, чего им не сознаемъ, не представляемъ себѣ, т. е. того, что не производится нашимъ сознаніемъ; слѣдовательно весь міръ явленій есть продуктъ нашего сознанія. Можетъ быть внѣ сознанія находятся вещи въ себѣ, которыя служатъ объектами и причинами нашихъ представленій, но им знаемъ ихъ не пначе какъ въ томъ видѣ, въ которомъ онѣ отражаются въ нашемъ сознаніи, т. е. въ видѣ продуктовъ нашего сознанія, \*) хотя бы послѣдніе точь въ точь согласовались съ вещами въ себѣ. Весь міръ явленій ссть мос представленіе, выпужденное извнѣ или вѣтъ — это нока безразлично.

Что же касается до втораго пупкта -- существують ли среди этихъ продуктовъ такія формы, безъ которыхъ не возможно существованіе сознанія, — то отибтъ на него пе можетъ быть данъ сразу. Мы должны предварительно узнать — въ чемъ состоить наше Я или созпаніе, и только тогда станетъ яснымъ, безъ какихъ формъ оно не можетъ существовать, т. е. какія формы оно неизбъжно должно присоединять къ явленіямъ. Слѣдовательно передъ нами два вопроса: 1) что такое наше Я само по себль номимо явленій, и 2) каковы его отношенія къ явленіямъ?

Какъ рёшать ихъ? Очевидпо не путемъ того опыта, о достовѣрности котораго мы еще ничего не знасмъ и который слагается изъ воспріятій и изъ обсужденія вхъ на основанія нёкоторыхъ еще непровёренныхъ принциновъ. Рёшеніе нашихъ вопросовъ должно быть основано на *испосредственномъ* знаніи. Я обладаетъ сознаніемъ себя. Акты сознанія существуютъ несомнѣнно, хотя бы ихъ содержаніе и не соотвѣтствовало дѣйствительности. Вотъ эти то акты извѣстны намъ непосредственно. Такое знаніе, разумѣется, отличается отъ эмпирическаго, и въ то же время объектомъ его служитъ то, что несомнѣнно существуетъ. Такъ какъ акты сознанія сознаются нами непосредственно — какъ бы созерцяются, то основанное на нихъ знаніе можетъ быть названо въ отличіе отъ эмпирическаго умозритель-

\*) Въ видъ наглядныхъ представлений.

ными -- спекулятивными. \*) Оно прежде всего дасть напь указаніе на вѣчто песоянѣвно существующее, наприяѣръ --- такияъ нутемъ мы узнаемъ о существовании нашего Я, сознанія цвъта, занаха и т. д. Несомнинных же должно быть и все то, что зогически вытекаеть изъ несохибнно существующаго. Такимъ образонъ им прежде всего должны стараться найти путенъ непосредственнаго созерцанія или самопсимтанія такую форму, безъ которой мы пичего не можемъ сознавать, и тогда --- кабъ она сама такъ и все, что логически вытекаетъ изъ нея, будетъ обязательными формами міря явленій и послужить принципами для его познанія. Сходство спекулятивнаго познанія съ эмпирическихъ состоитъ въ тояъ, что оба основаны на испытанія или непосредственномъ созерцани, оть чего и зависить ихъ фактияность; разпица же между ними, благодаря которой оказывается первое несомнинымъ, хотя бы и въ врайне узкихъ предилахъ, а второе же вездъ требуетъ оправдания, сводится къ тому, что въ составъ перваго не входитъ обсуждение, основанное на такихъ идсяхъ (причинность, пространство, время и т. д.), пониманіе я кругъ достовирности которыхъ еще требуетъ своего оправдания.

## § 3. Описаніе критической точки зрвнія.

Послѣ этихъ зачѣтокъ мы чожемъ перейти къ рѣшенію указаннымъ путемъ вопроса о существованія неизбѣжныхъ формъ сознанія. Всѣхъ ихъ мы не станемъ выводить, а ограничнися только указаніемъ на существованіе нѣкоторыхъ изъ нихъ и на способы, посредствомъ которыхъ можетъ быть расширяемо спекулятивное познаніе. Для ясности же мы сперва изложниъ тѣ выводы, къ которымъ насъ долженъ привесть послѣдующій анализъ.

Какъ сказано, никто не можетъ спорить, что весь воспринимаемый нами какъ внутренній такъ и внёшній міръ, или иначе — весь эмпирическій міръ есть продуктъ нашего созпанія, а потому паше представленіе, т. е. совокупность однихъ лишь 1

<sup>\*)</sup> Такъ какъ пиъ узпаются и реходящія на явленія форми сознанія, такъ что и самое знаніє ихъ становится пригодимиъ для якленій, то оно можеть быть названо по терминологія Канта трансцендентальнымъ или апріорнияъ,

явленій или вещей, какъ онѣ нами сознаются, а но какъ онѣ существуютъ сами по себѣ. Критическая же философія ирибавляетъ къ этому такой выводъ: произведенный нашимъ сознаніемъ (подъ вліяціемъ ли вещей въ себѣ или номимо него) міръ явленій неизбъжсно является намъ какъ противостоящій намъ объектъ, т. с. неизбъжсно объектируется нами.

Это объектированіе состоить въ томъ, что производимня нами ощущенія (вызываются ли они въ насъ дъйствіемъ на насъ вещей въ себѣ или нѣтъ — это безразлично) производятся не отдѣльно отъ ихъ формъ — пространства и времени, а неотдѣлимо отъ нихъ, все же это вмѣстѣ производится по нѣкоторымъ *неизбижнымъ* для возможности сознанія правиламъ, такъ наиримѣръ — по правилу причинной связи. Такимъ образомъ все то, изъ произведеннаго нами, что попадаетъ въ наше сознаніе, получаетъ характеръ независимости отъ насъ, ибо является въ такой связи, устранить которую не зависить отъ нашего производа, такъ какъ она неизбѣжна должна присутствовать въ каждомъ сознаваемомъ нами нашемъ продуктѣ, т. с. все сознаваемое нами получаетъ характеръ независтоящаго ч независимо отъ насъ существующаго объекта.

Связь этихъ объектовъ не зависитъ отъ нашего произвола, такъ какъ безъ этой связи они не могуть быть сознани; она составляетъ неизбѣжную форму сознавания въ каждомъ изъ созиаваемыхъ объектовъ, а потому являстся принадлежащей имъ самимъ, хотя произонла изъ насъ. А то, какъ она производится самимъ намп, (самий процессъ) не можетъ быть подмѣчено, такъ касъ для этого надо было бы подмѣтить сознавание безъ этой формы; а коль скоро она неизбѣжна для возможности сознания, то подобное подмѣчивание не выполнимо, такъ что источникъ возникновения всѣхъ подобныхъ связей и формъ объектовъ для обыденнаго мышления остается неизвѣстнымь.

Оть того весь мірь и является намь какъ объективный, а не какъ сублективный. Къ этому вдобавокъ присоединяется еще то обстоятельство, что въ числь формъ сознаканія содержится признаніе причины вит насъ, причины знанія о предметѣ: сознать себя видящимъ что либо, напримъръ — видящимъ эту бумагу, это значитъ считать эту бумагу, ся бѣлизну не своимъ ощущеніемъ, а причиной знанія о бѣлизнѣ, хотя нослѣдняя существуетъ тодько во миѣ, потому что всякое ощущеніе субъективнаго проис-

хожденія. Благодаря этой формѣ въ насъ неизбѣжно является такая ямсль: хотя весь яіръ есть несомнѣнао яое представленіе, такъ какъ я не вижу его иначе какъ въ тояъ видѣ, въ которояъ его сознаю, т. е. въ которояъ сго представляю себѣ, или въ видѣ продукта хоего сознанія, но онъ все-таки существуетъ и саяъ по себѣ, потояу что онъ есть причина коего представленія объ нехъ пли причина того саяаго факта, что я его сознаю. Такияъ образояъ благодаря уже одной этой формѣ, даже пояняю только что указанныхъ другихъ условій, хои собственные продукты, даже такіе — какъ ощущенія, должны принимать объективное значеніе.

А если им присоедннихъ сюда все, что было указано предъ этпхъ—1) невозножность подиътить саный процессь возникновенія продуктовъ сознанія, 2) незабисимость отъ нашего произвола ихъ связи и ихъ форхъ, 3) принадлежность къ числу послѣднихъ пространства и времени, благодаря чему каждое ощущеніе не только мыслится, но и представляется объективимъъ, то станетъ виолить понятныхъ, что хотя им не моженъ кибиться изъ круга собственныхъ представленій (такъ-чтоби жиать прамо сещи въ себъ), тѣмъ не менѣе они должны являться существующими номимо насъ объективама.

### § 4. Обоснование объективнаго характера явлений.

Наше сознаніе дъйствительно состоить въ объектированія, а слёдовательно содержить въ себъ объектирующія формы. Обыкновенно намъ бажется, что мы сознаемъ непосредственно тольбо сами себя, свою Я, а все прочее, что не составляетъ нашего Я и что хожно назвать своимъ не-Я, узнаехъ опосредствованнымъ способомъ – именно посредствомъ умозаключенія: ми находимъ въ себъ ощущенія, которыя не зависятъ отъ нашего произвола, и заключиемъ отсюда о причинъ ихъ существованія, о такой иричинъ, которая существуетъ вяв насъ.

Но по та ни другая часть этого положенія не вёрня. Вопервыхъ —если бы знаніе о нашемъ не-Я дъйствительно пріобрѣталось таквиъ путемъ, то наши ощущенія, напримъръ бѣлизна бумаги, голубой цвѣтъ неба и т. д., оставались бы въ насъ саинъъ, а не объектировались бы. Вѣдь мы говоримъ, что нахо-

Digitized by Google

: t. i

-----

وها والالالا والمعيمية المحدثات ومع الأر المعالمة ودوار

днях ихъ их себь, какъ независящія отъ нашей волн, и потому вик себя предполагаемъ причину, которая вызываетъ пхъ въ пасъ; слёдовательно сами ощущенія, какъ дійствія на насъ этой вик насъ находящейся причины, должни быть и оставаться въ насъ самахъ, а виё насъ должно явиться то, что ихъ вызываетъ. Вёдь если я нахожу на своихъ рукахъ тёневое иятно, существованіе котораго не зависитъ отъ носго произвола, и поэтому преднолагаю причиной его существованія на миѣ что нибудь находящееся вить хеня, то нятно все-таки остается на миѣ и не иереходитъ вслёдствіе этого предноложенія съ меня на витыще предметы.

Во вторыхъ не вѣрно и то, будто им познаемъ сами себя, т. е. свое Я непосредственно, какъ одну изъ вещей, находащихся среди другихъ вещей. Если бы это было справедливо, то им знали бы свое Я отдѣльно отъ всего, что не составляетъ его самого, отдѣльно отъ всякаго ие-Я: вѣдь предиолагается, что всякое не-Я узнается путемъ умозаключенія; слѣдовательно предиолагается, что а сперва знаю только свое Я (безъ всякаго не-Я), а потояъ заключаю, что существуетъ на свѣтѣ и еще что то кромѣ меня. Это предполагается, а между тѣмъ своего Я нельзя знать безъ не-Я.

Дъйствительно-если им захотниъ отвлечь отъ нашего Я все, что его не составляетъ, весь висший міръ целикомъ, въ томъ , числѣ и хое тіло, то у вась останется пустое слово (Я), котораго не къ чему применить. Разумеется такое отвлечение надо ділать не только отвосительно настоящаго, но и относительно прошлаго, т. с. надо удалить и всякое восноминание о внинемъ мірт и свазанныхъ съ нимъ событіяхъ, напримъръ о гитвъ на что бы то ни было находящееся они меня: если этого не сдёлать, то это значить, что мы взяли наше Я не внолит обособленнымъ отъ всякаго не-Я. Наоборотъ — если им станемъ разсматрикать то, чимъ свидительствуеть о своемъ существованія наше Я (хотініс, чувствованіс, а главнымъ образомъ представление, потому что и хотънія и чувствованія, разъ мы пхъ сознаемъ, должны быть представляемы нами), то все это оказынается связаннымъ съ нашимъ не-Я и безъ пего теряетъ всякое реальное значение, превращается въ никуда неприябниямыя слова. Дейстинтельно, хотёть, чувствовать (любить), ощущать, представлять надо что нибудь выз себя, т. е. какое пибудь ис-

Я. Напримѣръ — хотѣніе, чтобы не остаться безсодержательнымъ словомъ, должно содержать въ себѣ желаніе того, что не есть я самъ, или по крайней мѣрѣ желаніе, чтобы я относился къ тому, что находится они меня, иначе чѣмъ до сихъ поръ; слѣдовательно хотѣніе прямо пли косвенно связано съ какимъ нибудь не-Я. Равно гнѣвъ есть гнѣвъ на кого нибудь кромѣ меня, или же недовольство собой за свои поступки съ тѣмъ, кто нам что не есть я самъ; гнѣвъ, который не связанъ ни съ чѣмъ внѣшнимъ, осгается пустымъ словомъ.

Изъ всего сейчасъ сказаннаго слъдуетъ, что им вовсе не знаемъ своего Я безъ одновременнаго знанія о томъ, что не оно само: Я, которое не сопровождается никакнив не-Я, есть пустое ни къ чему непримѣнимое слово. Мы говоримъ, что наше сознаніе есть знаніе о сахомъ себѣ — о своемъ Я. Но реальное Я существусть только во время противопоставления его съ твиз, что не есть оно само, съ какимъ либо не-Я, съ объектомъ; а объекты сами по себъ, т. е. вещи въ себъ наяъ недоступни --взаябиъ того им интемъ лишь субъсктивныя ощущения, наглядныя представления вещей, а не сами вещи; слъдовательно реальное Я существуетъ не иначе какъ въ ихъ объектирования. Я существуеть не иначе какъ въ противопоставлении съ какияъ ннбудь пе-Я, но ны ноженъ знать только то, что нредставляенъ себѣ, а чего не представляемъ, того, разумѣется, и не знаемъ; слёдовательно реальное Я существуеть въ объектирования своихъ представленій; хотя часть ихъ должна принять объективный характеръ.

Мы понимаемъ свои ощущенія и составляющіяся изъ нихъ представленія какъ свое не-Я; въ этонъ и состоить наше сознаніе. Отъ того-то и происходитъ, что наши ощущенія прининаютъ объективное значеніе, являются нанъ нашинъ не-Я. Некритическое имшленіе предпологаетъ, будто бы им производить нхъ, то отсюда закаючаемъ, что есть вынуждающая насъ къ тону внъшняя причина, которая и составляетъ внъшній иръ или наше не-Я. Совершенно наоборотъ — при такихъ условіяхъ ощущенія являлись бы существующими въ насъ, а не вию насъ; напротивъ сами ощущенія и разсиатриваенъ какъ причину (а не какъ дъйствіе), и чрезъ это они являются нанъ виъ насъ, объектируются. Я безъ всякаго ис-Я или, что то же, сознаніе безъ

4

and and an an industry.

·

------

знанія объ не-Я есть пустое слово; поэтому нельзя находить ок себл (т. е. сознавать) ощущеній, еще не питя пикакого не Я, еще не нитя внашнаго міра. Коль скоро им находиить или сознаемъ что либо во себт, то им уже должны вить какое нибудь не-Я, сладовательно уже произвели акть объектированія \*).

Это составляеть основной законъ сознания, который ны находинь выполненнымь въ каждой попшткъ сознавія, т. е. кажлая попытка сознанія безъ подчиненія этому закону оказывается невыполнимой. Итакъ — коль скоро мы что либо находниъ или сознаемъ (хотя бы и во себъ), то уже пивенъ какое нибудь не-Я, уже объектировали что нибуль. А такъ какъ и чувствованія и хотёнія сами по себь не имбють никакого реальнаго значенія, получають его впервые чрезъ прямую или косвенную связь съ бакимъ либо уже готовымъ не-Я, то естественно, что объебтируются наши ощущенія, а не что другое. Найти или сознать ощущение означаеть такимъ образомъ объектировать его, понимать какъ не-Я, противопоставлять его себь, считая его существующей независимо отъ меня причиной знаша о немъ: въдь объектировать значитъ знать какъ свое не-Я, т. е. считать не собой, отдельно отъ меня существующимъ, а все таки извъстныма мнь, мной познаваемыма, слёдовательно возбуждающима во мню знаніс или причиной знанія.

Въ заключеніе этого параграфа обратимъ вниманіе на то, что объектированіе производится посредствомъ понятія: ощущеніе бѣлаго цвѣта понимается какъ противостоящій мнѣ предметъ, а поэтому (а также подъ вліяніемъ другихъ объектирующихъ формъ) является навязаннымъ моему знанію объектомъ. Кромѣ какъ понятіемъ основная часть объектированія не можетъ производиться ничѣмъ инымъ. Дѣйстентельно объектируются наглядныя представленія, которыя состоятъ изъ ощущеній, связанныхъ въ представленія, которыя состоятъ изъ ощущеній, связанныхъ въ представленія пространства и времени. Всѣ эти три элемента (ощущеніе, представленія пространства и времени) должны быть объектированы (вѣдь хотя мы знаемъ только представляемыя нами пространство и время, но опи все таки лаляются намъ объективными); слѣдовательно объектированіе или обособленіе производится не ими самими, а чѣмъ-то инымъ,

\*) Изложенныя здісь мысли разълсняются въ приложении І.

потому что они-то и подлежатъ обособленію, такъ что кромѣ ощущеній и представленій въ насъ должны существовать еще особые на пихъ неразложимые и не переводимые акты, которые назовемъ понятіями \*).

## § 5. Выводъ исдоказанности существованія вещей въ себѣ.

Все предшествующее служить объяснениемъ того, что энинрическій міръ возникяеть посредствомъ объектированія. Это не зпачить, что кроит нашего сознанія ничего больше нать, а значнтъ, что это остается еще непзвъстнымъ. Обыденное мышленіе утверждаеть, что внѣ насъ должна быть причина нашихъ ощущеній, потому что, хотя онп произведены самыми нами, но производить ихъ или не производить зависить не отъ насъ, а значитъ — им ихъ производимъ подъ вліяніемъ действія на насъ извић. Очень въроятно, даже навърное — внѣ насъ существуетъ что нибудь (вещи въ себъ); но такима путема нельзя въ этонъ убъдиться. Ощущенія производятся самими нами, и они не погуть не являться объектачи, такъ какъ самое сознание состоить въ объектировании, внутренняго механизма котораго нельзя подивтить; следовательно факть независимости ощущений и наглядныхъ представлений отъ нашего произвола еще не служитъ гарантіей существованія дъйствующихъ на насъ вещей въ себь. Можеть быть — онъ существують, а ножеть быть — и нъть; решить это достоверно только на основания того, что наглядныя представления являются объективными, еще нъть никакой возможности.

Иризнаніс существованія отдѣленной отъ меня и дающей о себѣ знать причины есть форма созпаванія. Оттого-то только что упомянутый аргументъ и пользуется такой популярностью: онъ констатируетъ ту мысль, которая неизбѣжно должна сопровождать наше созпаніе. Но мы еще ничѣмъ но гарантированы, чтобы неизбѣжная форма сознаванія (пониманіе чего либо какъ отдѣльно отъ меня существующей причины моего знанія объ

4\*

<sup>\*)</sup> Очевплно, что это-попятія sui generis, різко отличающіяся оть общихь попятій вроді - человікі, нашина и т. д.

этохь начто) служила отражениема дайствительного взаплоотношенія вещей въ себь. Одинаково возможно пока какъ это такъ и обратное предположение. Безъ сбъектированныхъ ощущений не хожеть быть в самого сознания. Поэтому независимость отъ нашего произвола ихъ существования въ насъ столь же хало свизтельствуеть о нахождени отдёльно оть насъ вещей въ себь, какъ-и независимость отъ нашего произвола качества того или другаго ощущения (наприятръ стлизни) еще не свидітельствуеть о тохъ, что-бы это качество принадлежало вещамъ въ себъ, а не возникало только въ насъ самихъ. Словонъ для улостовърения существования вещей въ себъ нужни другие, болъе серьезные аргументы, а не простая ссылка на форму сознавания: ны не можемъ сознавать вначе, какъ чтобы нъчто являлось существующихъ огдѣльно отъ насъ; это внолнѣ справедливо, но отсида еще не следуеть, чтобы это начто существовало даже и похимо сознанія. Въль ны не можень сознашать пначе какъ посредствояъ ощущеній, которыя обладають различвими качествами (бълезной, краснотой и т. д.), а отсюда еще не слъдуетъ, что эти качества существують не только въ нашемъ сознания, но и отлѣльно отъ него.

### § 6. Объясиение объективности связи явлений.

Итакъ разъяснена одна изъ причинъ, благодаря которой весь познаваемый нами міръ, хотя и субъективнаго пропсхожденія (столь же и бъ томъ же смыслѣ субъективнаго какъ п каждое ошущеніе), составляетъ наше представленіе, а тѣмъ не каждое ошущеніе), составляетъ наше представленіе, а тѣмъ не кенѣе долженъ яоляться какъ существующій отдѣльно, т. е. независимо отъ насъ. Эта причива заключается въ томъ, что Я безъ не-Я пусто, такъ что знаніе о своемъ Я или, иначе сказать, сознаніе состоить именно въ признаніи или пониманіи чего либо (ощущеній) своикъ не-Я, т. е. независящимъ отъ меня существующихъ отдѣльно отъ меня, виолнѣ самостоятельно. Такое пониманіе составляетъ законъ, которому подчинено созраваніе, условіе возможности сознанія, т. е. такое условіе или такой законъ безъ нодчиненія которому иельзя выполныть ви одного акта сознанія.

Виолих естественно, что сознавание должно быть подчинено

какому нибудь закону; а какому именно — это ножно только констатировать, а отнюдь не объяснить, т. с. мы ножемъ только найти и указать такой законъ, но не въ состояни опредблить причины, благодаря которой сознаніемъ управляеть тоть, а не иной законъ. Это в понятно: им въдь не ноженъ уклониться отъ законя, безъ выполнения котораго не возхожно сознание; а если ны хотвиъ еще отъискивать причину, которая вынуждаля бы насъ сознавать именно по этому закону, то, дёлая относятельно ся разныя предноложенія, им должны ихъ въ тоже время провёрять посредствояъ экспериментированія надъ свониъ сознаніенъ, т. е. пытаться сознавать пе подчинаясь указанному закону, а это то какъ разъ и невозможно. Поэтому намъ остается признать этотъ законъ, какъ фактъ, который намъ засвидътельствовань сознаніемь, и не дблая никакихъ попытовъ объяснить этоть факть, отправляться оть него къ дальнъйшинъизслѣдованіямъ \*).

Основной, только что разъяснееный законъ сознаванія состоить въ томъ, что нри каждомъ актѣ сознанія что-нибудь должно быть понимаемо какъ наше не-Я, какъ независимо отъ пасъ существующее. Безъ выполненія этого условія не пожеть быть выполненъ ни одинъ актъ сознаванія. А въ этомъ условія implicite уже содержится другое условіе. Н'вчто-ниенно ион ощущенія \*\*) должны быть понимаемы какъ независящія отъ неня. Но вѣдь это невозхожно, если саный характеръ или связь ощущеній зависять оть поего произвола, если-напринеръ-я хогу видать доят по произволу то краснымъ то желтыять, стоящимъ то вверху крышей то книзу крышей и т. д. При такой зависимости качествъ и характера связи ощущеній они пе могли бы понинаться нами какъ объекты: им неизбъжно разсиатривали би ихъ какъ свои собственные продукты. Это на столько ясно, что врядъ ли нуждается въ дальнъйшихъ объясненіяхъ: независимость чего либо отъ насъ есть не что вное какъ отсутствіе произволя надъ твиъ, что не зависить отъ насъ.

Слёдовательно — коль скоро основной закочъ или условіе возможности каждаго акта сознавания состоить въ томъ, чтобы объек-



<sup>\*)</sup> Здісь ясно видно отличіе притической философія отъ догнатической, искавшей причиць принциновъ знанія, т. с. формъ сознанія. \*\*) Сн. стр. 50.

тировались наши ощущенія (вѣдь кромѣ нихъ, какъ сказапо выше, нечему объектироваться \*), то ео ірхо въ этомъ законѣ содержится столь же неминуемо исполпяемое сознаніемъ требованіе производить ощущенія въ строго опредѣленной, т. е. независящей отъ нашего произвола связи. Говоря общей — коль скоро основной законъ сознанія состоитъ въ объектированіи продуктовъ сознанія, то ео ірхо онъ состоитъ въ объектированіи продуктовъ сознанія, то ео ірхо онъ состоитъ въ установленіи строго опредѣлепной связи (формъ и взаимоотношеній) между этими продуктами: безъ этого наши продукты не могутъ принять объективнаго характера, т. е. не могутъ быть помимаемы какъ объекты, а нотому не могутъ быть сознаваемы; вѣдь этимъ то и отличается произвольная связь отъ непроизвольной — первая не иодчинена никакимъ опредѣленнымъ правиламъ, а потому пепроизвольная или объективная должна быть иодчинена имъ. \*\*)

Сознаваемыя нами явленія должны быть связаны другь съ другомъ извёстнымъ строго опредёленнымъ образомъ: безъ этого, хотя они и производятся нашимъ сознаніемъ, но все-таки не могутъ быть сознаны, ибо не могутъ быть объектированы. Слёдовательно коль скоро они сознаются, то нами производятся они не иначе какъ въ строго опредёленной связи другъ съ другомъ. Но строго опредёленная связь явленій есть законъ явленій. А такъ какъ мы можемъ знать только то, что мы сознаемъ или представляемъ себѣ, такъ что весь міръ есть представляемый міръ (хотя можетъ быть ему соотвётствуетъ міръ въ себѣ), то непреложные законы, которымъ подчинсна связь образующихъ нашъ міръ явленій, устанавливаются въ немъ самими нами: безъ такихъ непреложныхъ законовъ міръ остался бы только произвольно представляемыять міръ кознанъ.

#### § 7. Объясценіе увѣренности въ существоваціи вещей въ себѣ.

Мы объяснили, какъ вслёдствіе основнаго закона сознаванія (закона объектированія, формула котораго есть — "Я безъ не-Я

\*\*) Ср. стр. 64.

が明治した

<sup>\*)</sup> Впрочемъ то, что сейчасъ говорится про ощущенія, можетъ быть обобщено и высказано вообще про все то (чъмъ бы оно ни было), что принимаетъ объективный характеръ.

пусто") наши представленія, ощущенія, ихъ самими нами производимая связь, прпиниають объектпвный характерь, т. е. яеляются пезависящими отъ насъ объектами. Ступени или коменты, которые проходить этоть процессь объектированія слѣдующіе \*). 1) Всякій продукть сознанія, чтобы быть сознаннымъ, долженъ пониматься какъ существующая отально или исзависимо отъ иасъ причина знанія объ немъ. 2) Поэтому каждий сознаядемый нами продуктъ нашего сознанія, иначе сказать все сознаваемое нами (ибо им иожемъ знать только то, что есть наше представленіе или нашъ продукть) производится такъ, что всё продукти и ихъ части стоятъ въ закономёрной связи другь съ другомъ: безъ этого они не могутъ быть сознаны \*\*).

Теперь не трудно объяснить, какъ возникаетъ то странное противоръчіе, которымъ страдаетъ обыденное нышленіе и которое состопть въ одновременномъ признания того, что кы знаемъ только такой міръ, который представляень себь, такъ что весь міръ есть наше представленіс, т. е. субъективный, и въ связанной съ этихъ признаніемъ увѣренности, что этотъ же міръ существуетъ самъ по себъ, слъдовательно есть нъчто большее чвиъ представление. Казалось бы чистая нельпость допускать его независимое отъ насъ существование болье чъмъ гадательнымъ образомъ: въдь какъ же ны выбьенся за кругъ представлений? Но эта пельпая увъренность объясняется очень просто. Мы, какъ разъяснепо выше, не можемъ ничего сознавать, не допуская въ то же вреня существованія того, что не есть наше Я, и что служить причиной нашего знанія объ немъ. Поэтому им вынуждены предполагать существование чего либо кроив насъ, а не изучая своего сознанія и не зная чрезъ это, чёхъ ихенно

\*) Мы говорних проходить; но, очевидно, это слово надо вонниать не во временномъ значени — не такъ, чтобы одивъ можентъ совершался на изсколько мгновеній рапьше другаго, ибо и само время объектируется такимъ же путемъ, а моменты слёдуютъ другъ за другомъ логически: между йими такая же связь какъ и между вытекающими другъ изъ друга геометрическиян теоремани; въ послёднихъ каждая основная содержить въ себъ разонъ вст выводния, но мы ихъ выводнихъ одну изъ другой и разсматриваемъ въ разное время.

\*\*) Такая связь обязательно должна быть въ нашахъ продуктахъ, коль скоро мы ихъ моженъ сознавать; но отсюда не слёдуеть, чтоби ин знали подробности этой связе — вёдь процессъ ся возникновенія не можеть быть подмічень. МН ВИНУЖДаемся КЪ ТАКОМУ Признанію, Ми естественно допускаемъ, что оно вызывается извиѣ. Далѣе — будучи вынуждены основнымъ закономъ сознанія производить свои продукты въ строго опредѣленной закономѣрности и понимать чрезъ это какъ независящія отъ насъ вещи, и при томъ такія, которыя служатъ нричиной знанія объ нихъ, мы имъ то и приписываемъ ту силу, которая насъ вынуждаетъ допускать отдѣльное отъ насъ бытіе. Такимъ путемъ и создается увѣренность, что сознаваемыя вещи существуютъ сами по себѣ.

Къ этому присоединяется еще одно обстоятельство. Ми пробуемъ, можно ли представить себъ. что кромъ насъ инчего иътъ; и такъ какъ Я безъ не-Я пусто, то это оказивается не выполнимымъ; отсюда мы и заключаемъ, что вещи существуютъ помимо насъ. Но правильный выводъ, который основанъ на анализъ сознанія, долженъ быть слъдующимъ: такъ какъ нельзя представить, что иътъ ровно никакихъ вещей, то значитъ наше сознание подчинено такому закону, вслъдствие котораго оно должено себъ представлять вещи какъ бы существующими, хотя это еще не свидътельствуетъ объ ихъ существование помимо представлений.

#### § 8. Объяснение догматическаго понимания пространства и времени.

Буквально то-же самое повторяется относительно пространства и времени. Мы сдёлаемъ замётки о цервомъ, а ихъ можно иримёнить и ко второму. Пространство неизбёжно должно быть признано нашимъ собственнымъ продуктомъ, слёдовательно столь же субъективнымъ какъ и ощущенія. Дѣйствительно—что такое безпространственный, слёдовательно непрогяженный, а потому занимающій строго геометрическій нунктъ, красный цвётъ? Сущее инчто. О такомъ цвётъ можно только говорить, разсуждать и абстрактно мыслить его, но отнюдь пельза его ин созиать, ин представить, им воспринять. Такое же инчто составить и ощущеніе, которое продолжается только мгновеніе, т. с. нуль времени. Ясно, слёдовательно, что пространство и время составляють неотдёлнымй элементь ощущеній—ихъ форму. Всё согласны, что ощущенія субъективны, т. с. нроизводятся самвим нами; слёдо-

21

валельно и пространство и время, какъ ихъ неотдоллимый отъ нихъ элементъ, тоже производятся самими наин \*). Но противъ этого-то и возстаетъ обыденное иншленіе. Какія же основанія имѣетъ оно? Вѣдь оно все-таки допускаетъ, что им знаемъ только такое пространство, которое представляемъ и инаго не представляемаго нами знать не можемъ, такъ что нельзя свѣрить, соотвѣтствуетъ ли представляемое пространство какому имбудь существующему помимо насъ. И все-таки мы увѣрены, что нространство равно и время существуютъ сами по себѣ \*\*). Откуда же такая невозножная, повидимому, увѣренность?

Во первыхъ изъ ложно истолкованной невозножности представить себя что либо безъ пространства. Когда вы въ первый разъ слышнив объ его субъективности, то съ изумлениемъ начинаемъ проверять, насколько это справедливо, и для этой цёли пытаенся представить себъ вещи безъ пространства. Эта попытва оканчивается неудачей, и мы заключаемъ, что пространство не ножетъ не существовать-пначе вёдь не возножно быть вещань. Но эта неудача какъ разъ доказываетъ вменно субъективность пространства. Дъйствительно если бы оно не было нашимъ собственнымъ продуктояв, а попало бы въ насъ какъ нибудь извив, то его можно было бы отвлечь отъ нашихъ представлений, и они всетаки уналали бы; отъ представлений нельзя отдалить тодько того. что составляеть их собственный, а не извнь пришедшій элементъ, слъдовательно того, что неизбъжно производится самими намп при всякомъ актъ представливанія. Слёдовательно правильное истолкование неудачь попытокъ представлять веши безъ пространства такое: безъ пространства им ничего не кожемъ представлять существующимъ, а потому пространство составляетъ субъевтивное условіе возможности представленій, субъебтивную форму представленій, вслёдствіе чего всё вещи являются въ пространствѣ. Вотъ такое истолкование содержитъ въ себѣ ровно столько, сколько и истолковываемый факть; обиденное же истолкование пе-

\*) Можеть быть номимо нась существуеть в время и пространство и даже многомърныя; но рачь не объ нихъ, а объ тахъ, которыя находятся въ изучаемомъ нами мірт явленій.

\*\*) При этомъ мы еще запутываемся въ противоръчіе: и пространство и время, вкатыя сами по себт, мы считаемъ ни къ чему неснособными (потому что всякая дтательность исходитъ изъ понтщающихся въ нихъ вещей), а ттиъ не менве опи даюнъ намъ знатно о себъ.

Вторая же причина этой псосновательной увѣренности въ существованія пространства помимо нашего представленія состоитъ въ томъ, что коль скоро мы сознаемъ пространство, то мы должны его объектировать, т. е. разсматривать или понимать его какъ существующее независимо отъ насъ, т. е. помимо пасъ и нашихъ представленій. А не зная, что это объектированіе вынуждается субъективными условіями сознанія, мы, естественно, считаемъ его признакомъ объективнаго, т. е. независящаго отъ насъ существованія пространства.

Все сказанное о пространствѣ имлетъ значеніе и для времени. Оно также сублективно въ той же мѣрѣ какъ и ощущенія, потому что послѣднія пе могутъ бить отдѣлены отъ времени, такъ что оно составляетъ форму ощущеній и возникающихъ изъ нихъ наглядныхъ представленій. Поэтому ничего нельзя себѣ представить безъ времени, которос къ тому же объектируется какъ и пространство, т. е. понимается какъ существующее независимо отъ насъ. Все это приводитъ къ увѣренности въ его объективномъ значеніи.

#### § 9. Независимость объектирующихъ понятій и забоновъ отъ пространства и времени.

Сознаніе есть та самая дѣятельность, которая производить пространство и время. Уже отсюда ясно, что условія возможности сознанія не зависять оть пространстья и времени, потому что послёднія возникають благодаря первымь: и пространство и время суть формы сознанія, такъ что не могуть вліять на него.

Пространство и время могли бы вліять на способы нашего сознаванія, измѣнять его законы только въ тоиъ случав, если бы они существовали отдѣльно отъ него, а не были бы его собственными продуктами. Но они не таковы. Они являются независимыми отъ насъ; но это происходитъ вслѣдствіе того, что но основному закону сознанія они объектируются нами. Такая независимость не можетъ имъ сообщить силы вліять на законъ сознанія (на законъ объектированія), напримѣръ—упразднить его, потому что ея собственное существованіе есть слѣдствіе этого

закона. А потому пространство и время не могуть вліять и на то, что вытекаетъ изъ этого закона или подразумъвается въ немъ implicite. По основному закону сознанія всё сознаваемыя нами явленія должны быть забономврно связаны между собой; \*) такъ какъ пространство и время не могутъ вліять на основной законъ (объектированія), то они но могуть вліять и на этоть законь (закономфриой связи); следовательно закономфриость явленій никогда и выгдѣ не нарушится. Равно викогда и выгдѣ не нарушатся и тъ отдъльныя формы закономърности (напримъръ причинность, субстанціальность и т. д., а также трехизрность пространства, однохбрность времени и т. д.), которыя логически вытекають изъ основнаго закона.

Въ послёдненъ — въ незагисимости закономърности явленій отъ пространства п времени можно убъдиться и другниъ разсужденісяъ, которое по существу дѣла составляеть иную форму только что положевнаго. Время есть наше, нами произведенное представление. Но пустаго времени нельзя себъ представить: такое время нами не созпается. Слъдовательно время производится въ связи съ тѣмъ самымъ, что его наполняетъ. \*\*) Поэтому если мое сознание порождаеть сегодняшний день и завтрашний, то это значнтъ, что оно порождаетъ событія сегоднятняго дня и события завтрашняго дня: пустые дни пли дни сами по себъбезъ событій не производятся. Что же касается до событій, то они, какъ п всъ якленія, должны быть въ закономърной связи другъ съ другомъ, такъ что за сегодняшними событіями должны слёдовать строго опредёленныя другія. Мы подниявенъ теперь вопросъ - не исчезнетъ ля эта закономърность съ наступленіемъ завтряшняго двя? Нътъ-не псчезнетъ, потому что завтрашній день наступаетъ не самъ собой, а производится нашимъ сознаніемъ и при томъ завтрашнія событія ставятся послё сегодняшнихъ (а не вибств съ ними и не прежде нихъ) именно вследствіе закономфрности, такъ что отъ нея и зависать завтрашнія событія. Даже самый факть ихъ существованія обусловленъ закономфриостью явленій, потому что пе подчиняться ей значить нарушать деятельность сознанія, т. с. нарушать то, что ихъ про-

\*) См. выше. стр. 54. \*\*) Иначе и ве можеть быть, потому что время есть неотдёлимая форма всіхь нашихь представленій.

изводить; а въдь безъ этихъ событій не возможенъ и завтрашній день.

Если бы временныя событія текли сами по себѣ, то не было бы гарантім въ ностоянномъ соблюденій ихъ закономѣрности. Но теченіе времени есть производимое нами по закону закономѣрности теченіе производимыхъ нами событій. Пного времени мы не знасмъ; то, которое, хожетъ быть, существуетъ помимо нашего знакія объ немъ, остается для насъ недоступнымъ. Доступное намъ время есть нашъ объектированный продуктъ—н при томъ такой, который производится не иначе какъ въ неразрушимой связи съ закономѣрно связанными явленіями; внѣ закономѣрныхъ явленій оно не производится, а потому и пе можетъ разрушить ихъ закономѣрности.

§ 10. Объ объектировании событий внутренняго міра.

Время объектируется, т. е. понимается какъ отдельно отъ насъ существующее. Это обстоятельство даетъ отвътъ на тотъ вопросъ, который, можеть быть, уже возникъ у читателя. Мы говоримъ, что все сознаваемое объектируется, повижается какъ отдѣльное отъ нашего Я бытіе. Но мы сознаемъ свои внутреннія состоянія, наприхъръ --- гитвъ, и сознаемъ какъ свои; слѣдовательно не объектируенъ ихв. Нать -объектируенъ и ихв, повимаемъ в охъ кабъ независящія отъ насъ. Вѣдь ин ихъ сознаемъ во времени, течение котораго понимается нами какъ независящее отъ насъ, какъ существующее помимо насъ, такъ что оно продолжалось бы если бы не было п самихъ насъ; в эту самую точку зрѣнія мы нереносимъ и на свои внутреннія состоянія. То, что я пережиль (гитвь) ясляется инт какъ уже независящий оть меня объекть; а настоящаго никто не сознаеть, ибо настоящее мить и подъ этихъ словояъ нодразумъвается ближайшее прошедмее въ связи съ ближайшанъ будущинъ. Что ны объектируенъ и свои собственныя внутреннія состоянія, лучше всего показываеть то, какъ мы относнися къ будущему. Развъ непріятность, которая наяъ предстонть завтра пе является въ нашихъ глазахъ какъ OUTERTS!

#### § 11. Необходимость для сознанія внутренняго міра на ряду съ внёшнимъ.

Отсюда возникаеть другой вопрось. Если такое отношение къ своимъ состояниямъ составляеть ихъ объектирование, то почеру же его недостаточно для возможности сознания? Потому что такое объектирование инаго рода чёмъ то, которое пеобходимо, хотя и недостаточно для возможпости сознания. Внутренния состояния, хотя и являются объектами, но связани-то они все-таки съ нашимъ Я, а оно безъ не-Я пусто, т. е. несознаваемо.

На ряду съ этихъ вопросомъ возникаетъ и такой: да развѣ необходимо существование внутреннихъ нан причисляемыхъ въ нашему Я состояній? Вполнъ необходнио. Чтобы убванться въ этомъ, вникнемъ, чъмъ оказалось наше Я, — какъ о немъ свидътельствуетъ анализъ. Оно не вещь, \*) познаваеная нами среди другихъ вещей, какъ это предполагаетъ обыденное мышление; оно не познается отдѣльно отъ представленія какого бы то ни было не-Я. Оно реально существуеть только въ объектированія нашпув представленій; а объектированіе совершается посредствояъ попятій, посредствояъ понимавія: слёдовательно Я есть понятіе или пониманіе-именно объединяющее всв тв, посредствояъ которыхъ совершается объектирование. Я есть понятіе и при томъ противопоставляемое съ не-Я, обособляеное отъ него. А понятіе, которое ни съ чънъ не связано, русто. \*\*) Поэтому коль скоро наше не-Я (которое то же составляеть прежде всего понятіе, способъ пониманія) связывается съ нашний ощущеніями, то должны быть также и такіе продукты сознанія, съ которыяя связывалось бы наше Я: вначе сознание было бы столь же невыполнимымъ актомъ, какъ оно не выполнию и безъ ощущеній. Слѣдовательно на ряду съ тѣхъ ніромъ, который нами нонимается какъ противостоящее намъ не-Я, (съ внёшнимъ) должень быть и текой, который нами понциается какъ проти-

<sup>\*)</sup> Не забуденъ-дъло вдетъ только о сознаваемомъ Я, а не о томъ, которос. ножетъ бытъ, соотвётствуетъ сму за предблани сознания.

<sup>\*\*)</sup> Паприміръ, что такое понятіе причины, которое ровно ви съ чёмъ не связано? Такое воиятіе есть фор.2а созпаванія, а по основному закону сознаніе деляно быть созваніемъ о чемъ вибудь, т. е. съ чёмъ нибудь связано. Понятія, какъ формы, деляны соединяться съ содержаніемъ. Я есть тоже одна паъ формъ.

востоящій намъ, но все-таки связанный съ нами міръ (внутренній). Такос раздѣлепіе всего того, что изъ нашихъ продуктовъ должно явиться существующимъ, составляетъ неизбѣжное условіе возхожности сознавать что бы то ни было; безъ такого раздѣленія нашихъ продуктовъ на два міра не можетъ быть выполненъ ни одинъ актъ созпаванія; слѣдовательно коль скоро мы сознаемъ что либо, то не иначе какъ имѣя два міра — внутренній и внѣшній. \*)

#### § 12. Эмпирическое подтверждение критической точки зрѣнія.

Только что описанный внутренцій міръ составляеть то, что им называемъ своей личностью. Наше И хотя и связывается съ личностью или внутреннихъ мірохъ, но еще не составляеть его сахого: опо должно быть отличаемо оть личности. Наше Я есть. понятіе п совершенно такое же какъ понятіе причипы-объектирующее полятіе; а понятие причинной связи им отличаемъ оть каждаго отдъльнаго случая причинной связи ощущеній и представлений. Случая причинной связя ощущений могуть быть крайне разнообразны (напримъръ электрическая пскра причина взрыва гремучей сибси, притажение земли причина падения камня и т. д.); а понятие причинной связи остается всегда неизчённыхь и сводится къ тому, что ни одно явление не можсть возсамопроизвольно, а непремлино обусловлено нивнуть строго опредбленными условіями. То же самое надо пибть въ виду и относительно пашего Я; личность кожеть быть крайне разнообразной, она даже можеть изминяться вь одномь и томь же человъкъ, по Я всегда остается всизътнициъ. Оно, равно какъ и понятіе причины, не хожеть изміняться: оба эти nonatia составляють неизбъявия формы сознавания; поэтому не они зависать отъ времени, а паобороть возможность сознанія времени зависить отъ нихъ. Вслёдствіе пепзиённости Я должно происхо-ДИТЬ ТО, ЧТО ХОТЯ ЖОЯ ЛИЧНОСТЬ КАКЪ ВЗРОСЛАГО ЧЕЛОВЪКА УЖЕ иная, чемъ та, которой я обладаль въ детстве; но разз я помню

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Такъ какъ ис-Я должно быть новимаемо какъ причина знанія объ немъ, то въ составь внутренняго міра входить также в знаніе.

свое дитство, то я буду его относить къ одному и тому же своему Я, которое остается тожественнымъ во всю мою жизнь; слёдовательно-если Я помню свою прошлую жизнь, то въ монхъ глазахъ моя личность является какниъ-то исизмённымъ субъектомъ, который мёняетъ только свои состоянія, а самъ остается безъ всякихъ перемёнъ. Что такимъ характеромъ дёйствительно обладаетъ нашъ внутренній міръ, это фактъ, который подтверждается нашимъ самонаблюденісмъ; а что такой фактъ долженъ имёть мёсто — есть выводъ изъ критической точки зрёція; слёдовательно послёдняя согласуется съ эмпирическими данными, а потому и подтверждается ими.

Но это согласие идетъ еще дальше. Такой фабтъ, какъ им сейчась описали, пифеть ифсто только при ифкоторыхъ условіяхъ, во главѣ которыхъ стоптъ воспоминание о прошлой жизни. Если же им допустияъ, что вслёдствіе какихъ либо болёзненныхъ условій у даннаго человѣка утратились всѣ воспоминанія о пережитой жизни; тогда, разумбется, онъ долженъ снова всему выучиваться, такъ что въ немъ будетъ развиваться новая личность. Если же послѣ того въ немъ возникнутъ всѣ старыя воспоминанія, но исчезнуть вновь прісбрѣтенныя, то возникнеть и его старая личностъ. При подобной періодической смёнё воспоминаній этоть человікь будеть вести двойную жизнь: въ каждый періодъ онъ будетъ обладать свониъ Я, въ обоихъ будетъ сознавать визший міръ, форкы сознаванія будуть постоянно одинаковыми; по въ каждый взъ періодовъ у него будетъ особая личность, которая стоить веб всякой связи съ другой и то, что пережито одной изъ нихъ, не будетъ дълаться извъстнымъ другой. Такія бол'ізненныя явленія, которыя носять названіе раздвоенія личности, хотя и крайне рёдко, а все-таки встрёчаются; а гораздо чаще они встрѣчаются не въ чистояъ вндѣ.

Такія явленія съ обыденной точки зрінія невозможны. Обыденный взглядъ предполагаетъ, что наше Я есть не понятіе, которое можетъ быть приминено къ весьма разнообразному содержанію, а *непосредственно сама себя знающая* вещь. Поэтому обыденная точка зринія то тожество, которое устанавливается въ нашей личности (отпесеніе разныхъ внутренихъ состояній къ одному и тому же неизминому субъекту), объясняетъ тимъ, что наша душа есть субстанція, такъ что переминамъ подвергается не она сама, а только ся состоянія, а знаніе тожества есть знаніе субстанціальности души. Однако это тожество нарушается; слёдовательно наше тожественное Я не есть нензиённая вещь. Такий образонъ факты протяворёчать обыденному взгляду и легко объясняются съ критической точки зрёнія, а черсзъ это оправдывають ее: наше Я есть понятіе, которое остается само неизиённымъ, также какъ неизиённо понятіе причинной связи и также какъ неизиённы всякая форма сознанія, напримёръ время; но то содержаніе, къ которому примёнено это понятіе можеть быть далеко неодинаковымъ, а отъ этого зависитъ различіе личностей.

#### § 13. Апріорныя или трансцендентальныя идеи. Возможность апріорнаго познанія.

Мы видѣли, что коль скоро нама сознается какой либо объекть, то этимъ самымъ онъ является намъ въ строго опредѣленной связи со всѣми другими объектами, такъ какъ безъ этого онъ не можетъ имѣть значеніе противостоящаго намъ и независящаго отъ насъ объекта. \*) Такъ, напримѣръ, каждое явленіе должно возникать только при извѣстныхъ условіяхъ, такъ что ничто не можетъ возникнуть само собой: безъ этого не было бы викакой опредѣленной связи между объектами нашего сознанія; ихъ связь не была бы иодчинена никакому правилу, а потому и не имѣла бы объективнаго знанія. Коль скоро требуется. что бы связь объектовъ имѣла опредѣленный характеръ, то этимъ самымъ требуется, чтобы ниято не возникало само собой или по нашему произволу, а непремѣнно оз связи сз объектами, т. е. подъ ихъ вліяніемъ; слѣдовательно требуется соблюденіе закона причинности.

Дъйствительно въ чемъ состоитъ послъдній? Главный — основной его можентъ сводится къ чисто отрицательному положению, которое совнадаетъ съ только что сказаннымъ. *Пимиз диластична беза причины*; а это значитъ, что ни одно явленіе но возникаетъ само собой, а всегда подъ вліяніемъ другаго, т. е. будучи связано съ другимъ, а не съ нашимъ произволомъ. А уже отсюда виервые вытекаетъ, какъ необходимое слъдствіе, другое значеніе закона причинности — именно, что за всякняъ явленіемъ А должно

<sup>\*)</sup> Cu, § 6, erp. 53 # 54.

слёдовать всегда одно и то же явленіе В: вёдь если А и В обладають такой связью, то она не ножеть изиёниться сана собой — помнию вліянія другихъ явленій, такъ какъ это означало бы безпричинную перемёну ихъ связи, а нёть дёйствія безъ причины; слёдовательно, поскольку не вліяють другія явленія, А должно всегда приводить за собой В.

Такимъ образомъ въ условіясь возможности сознанія уже подразухъвается то, что всъ сознаваехые объекты подчинены закону причинности. Подобные ему висшіе законы составляють неизбъяную форму сознавания. Поэтому, очевидно, что коль скоро иы сознаемъ что нибудь, то нашъ умъ представляеть себя сознаваемые объекты не вначе какъ по этихь законахь: высь безь подчиненія подобнымь законамь ніть и сознанія. А отсида ясно, что табой способъ представления вещей не возникаеть въ насъ вслёдствіе привычки, которая укоренялась би въ насъ оть частаго наблюденія д'биствій этого закона, а составляеть напротявь саму природу нашего ума: онъ не можетъ, напримъръ, понимать явлонія пначе какъ подчиняя ихъ пдеть причинной связи. Слёдовательно подобныя вден, какъ причинность и всъ однородныя съ ней, пе эмпирическаго происхожденія — не запиствованы нахи изъ опыта врод'ь понятій жавотнаго, дерева и т. д. Такія не эниярическія иден, какъ им уже упомпнали, называются апріорными. \*)

Апріорныя нден могуть быть двухъ видовъ: понятія, къ числу которыхъ относятся, напримъръ, причина и дъйствіе, субстанція и ассіdens, Я и т. д., и представленія, къ числу которыхъ принадлежатъ только пространство и время. Вст онъ, будучи неизбъжными формами сознаванія, этимъ самымъ становятся неизбъжными формами всего сознаваенаго міра, переходять на него и при томъ переходятъ въ слъдующемъ синстъ этого слова: весь міръ и вся связь его явленій возникаеть въдь пазъ насъ, соста-

<sup>\*)</sup> Эмпиризмъ преднозагаль, что опь отклечени оть данныхъ опита. Но нослъднія должим въдь бить сознанными, а для этого нонимаенным посредствонъ тъхъ идей, которыя обусловливають возможность сознанія, изпримъръ-посредствомъ иден причинности, такъ что опь находятся въ нашемъ умѣ (какъ неотъенлемме свособи его дъятельности, изучаемъ ли ми каждый взъ нихъ или не обращаемъ на него викакого виниманія-это все разво) даже и при томъ онить, который эмпиризмъ считаетъ исовымъ. Раціонализмъ, донуская существонание сознанія безъ прирожденныхъ идей, обязанъ уже донустить ихъ въ венъ какъ нечъбъжный способъ пониманія вещей, въ чему в склонялись воззрѣнія Лейбвица.

вляеть продукть нашего сознанія, а такъ какъ мы не можень сознавать его иначе какъ въ этихъ формахъ, поэтому, коль скоро существуетъ сознаніе, то оно и придаетъ производимому имъ міру эти формы. \*) Чтобы отмѣтить эту черту въ апріорныхъ идеяхъ, ихъ называютъ также трансцендентальными. Основныя же изъ апріорныхъ понятій называются категоріями.

Коль скоро обладають несомнённой и обязательной реальностью основныя апріорныя вден, то такой же реальностью обладають и всё выводныя изъ нихъ: вёдь послёднія содержатся въ первыхъ. Очевидно, что подобной же реязьностью должны облядать и всё тё положенія, которыя получаются какъ логически необходихое слёдствіе изъ соединенія апріорныхъ пдей съ эмпирическими данными. Напримбрі.—примбнимъ къ эмпирически данному движению какого либо взолированнаго матеріальнаго нункта понятіе причинности. Нітъ дійствія безъ причины, а движущійся ичныть изолировань; следовательно пока онь изолировань, онь не хожеть ни прекратить ни вообще изябнить своего движения; поэтому, пока онъ изолированъ, онъ неизбъжно будеть двигаться съ текой же скоростью п въ томъ же направления. Такняъ образояъ предъ нами открывается возможность познавать но крайней итръ санно общіе законы явленій не эмпараческимъ, а апріорныхъ путемъ. Эта возможность основана на томъ, что каждое апріорное понятіе, а вибстб съ техь и каждое логяческое слёдствіе изъ приминенія апріорной идеп къ эмпирическимъ даннымъ. будучи формани сознавания, со ірбо являются формани всего сознаваемаго, другими словами должны быть реализованы въ мірь явленій, такъ что, изучая авріорныя вден и всѣ выводы няъ нихъ, ны этепъ санынъ изучаенъ піръ явленій.

#### § 14. О предѣлахъ апріорнаго познанія и объ отличіи философскаго познанія отъ обыденнаго.

Само собой понятно, что апріорное познаніе мићеть значеніе только для міра явленій, а отнюдь яе для вещей въ себф. Въдь оно основано на формахъ сознанія, а послёднія, будучи

<sup>\*)</sup> Повторяемъ-жакъ именно это достигается, самый процессь, въ склу основнаго закома созванія волжно оставаться мань немзвістнымъ.

обязательно формами сознаваеныхъ объектовъ, кака они нами сознаются, т. е. явленій, монута и не быть формани вещей, какъ онъ существуютъ сами по себъ – не въ нашенъ сознаніи, а въ себъ. По крайней мъръ безъ всякнъъ основаній пельзя быть увъреннымъ въ тожествъ формъ явленій и формъ вещей въ себъ. Можетъ быть, связь послёднихъ такова же какъ и связь явленій, а можетъ быть, какая нибудь иная, – напринъръ, виёсто закона причинности онъ, пожетъ быть, связаны закононъ свободи; а можетъ быть, совсѣщъ нѣтъ вещей въ себѣ.

Обыденное или догиатическое имшление считаеть ихъ существованіе вполнѣ несомнѣнныхъ и разсуждаетъ такъ: ощущенія не зависять отъ моего произвола, точно также не зависить отъ моего произволя, чтобы пон наглядныя представленія были такими. а не иными; слёдовательно внё меня существуеть обусловливающая вхъ причина. На сколько върно это разсуждение мы уже видели: было указано, что если бы мы узнавали такимъ путенъ о вещахъ въ себъ, то ощущения, а виъстъ съ ници и состоящія изъ нихъ наглядныя представленія оставались бы въ насъ, а не объектировались бы, взамънъ же того внв насъ признавалось бы нами нъчто иное, вменно причина ощущеній и наглядныхъ представлений, т. е. вещи въ себѣ; брожѣ того было убазано, отчего ощущенія и наглядныя представленія не когуть зависъть отъ нашего произвола. Теперь же къ этому прибавияъ, что категорія причинности есть субъективная форма сознаванія, такъ что ся реальность засвидътельствована только внутри сознанія, а не за сго предблами, -- только для явленій, а не для вещей въ себъ и не для ихъ отпошений бъ явлениямъ; поэтому она не ножетъ быть примъняема, безъ дальнайшихъ разсужденій, къ рѣшенію вонроса о существованіи вещей въ себъ.

Это-то обстоятельство служить понѣхой также и рѣшенію всѣхъ вопросовъ относительно сознанія.

Мы не ножемъ рѣшить вопроса, почему основной законъ сознанія такой, а не иной. Раньше \*) еще им указали для этого одно основаніе, а теперь прибавляемъ къ нему другое: реальность категоріи причинности удостовѣрена только внутри сознанія, а не внѣ его; поэтому (исходя изъ основнаго закона сознанія) мы можемъ узнать, почему въ мірѣ явленій реализованы

\*) Си. § 6 стр. 53.

такія, а не иныя категорін, но не въ состояніи указать причинъ, по которымъ нашимъ сознаніемъ управляеть такой, а не пной основной законъ-вёдь, хожеть быть, похнио нашего сознания нътъ никакихъ вещей въ себъ, которыя хогли бы служить причиной его основнаго закона. Въ томъ, что категорію причинности безъ всябнаъ дальнъйшихъ основаній нельзя примънять въ самому сознанію, можно убѣдиться и инымъ болѣе простымъ иутехъ. Если им считаемъ необходнимиъ подънскивать причину для основнаго закона сознанія, то на столько же необходнио будеть подъискивать причину и для этой причины и т. д. - до безконечности. Следовательно наше знание во всякоиз случае окажется незаконченнымъ. Разница только въ томъ, что критическая точка зрѣнія указываеть основанія, почему паше познаніе (но-, крайней-жёрё апріорное) должно остановиться на тожъ, а не на вномъ пунктв; догматическая же точка зрвнія не въ состоянія этого сдблать, а потому даеть полный просторъ для разгула нашей фантазіи при построенія безконечной цёпи причинъ, которыя должны опредёлять характерь и дажо факть существованія нашего сознанія.

Совершенно также им не въ состояпія опредѣлить, принадлежить ли дѣятельность сознанія какому-нибудь субъекту вли-же она безсубъектна, и при точъ—у каждаго ли изъ насъ отдѣльное сознаніе или же во всѣхъ насъ находится одно и то же общее сознаніе, напримѣръ— то самос, которое принадлежить Богу. Догматическое импленіе считаеть эти вопросы нелѣцими и твердо увѣренно, что оно обладаеть несомиѣними отвѣтами на ивхъ: у каждаго свое особое сознаніе, и оно принадлежить нѣкотороху непзмѣнному субъекту, который называется душой, или же дается такой отвѣтъ—у каждаго свое особое сознаніе, которое порождается организаціей его мозга. Съ критической же точки эрѣнія эти вопросы или совсѣмъ неразрѣшимы или же разрѣшимы не иначе какъ посредствояъ предварительнаго доказательства права распростравать значеніе апріорныхъ понятій за предѣлы сознанія.

Мы не моженъ сознавать и мыслить какую бы то ин было дѣятельность иначе какъ приписывая ее какому либо субъекту (движеніе безъ движущагося субъекта есть пустое слово, которому пичто не можетъ соотвѣтствовать въ опитѣ); это составляетъ необходниую форму созпаванія, а потому въ предѣлахъ опыта, т. е. внутри сознанія всякая діятельность яаляется не ипаче какъ принадлежащей какому нибудь субъекту. Но гді гарантія въ томъ, что эта форма обязательна и вий преділовь сознанія? Поэтому — пока не найдены основанія, уполномочивающія насъ переносить категоріи за преділы сознанія и иримінять ихъ не только къ тому, что существуетъ благодаря діятельности сознанія, но и къ ней самой, — до тіхъ поръ ин должим считать одинаково возможнымъ какъ то, что каждий изъ насъ обладаетъ отдільнымъ сознаніемъ, такъ и то, что во всіхъ насъ дійствуетъ одно и то же сознаніе, которое производить въ каждомъ изъ насъ отдільную личность (а не отдільное Я)\*). Пока нізтъ подобныхъ основаній — остается одинаково возможнить какъ то, что сознаніе есть сущность (душа), такъ и то, что оно возникаетъ какъ продуктъ дотя и не матеріи (пбо это неліщо \*\*), но тіхъ вещей въ себѣ, которыя, можеть быть, соотвітствують изтеріи.

Пока не найдены основанія для перенесенія анріорныхь нонятій (причины, субстанців, количества и т. д.) за преділи ніра явленій в для приміненія къ самой діятельности сознанія, до тіхъ поръ выборъ между отвітами на эти вопросы (существованіе и несуществованіе вещей въ себів, единство и иножественность сознаній, синритуализиъ и видонзи іненами только что указаннымъ способомъ матеріализиъ) можетъ быть сділань не наукой, а только візрой: мы можемъ візровать или не візровать въ одинъ изъ этихъ отвітовъ, а не ноженъ доказать своей вірн \*\*\*).

\*\*\*) Такъ какъ матеріалисты никогда даже и не нодничали вопроса о пранахъ примъвения категорій къ самой дъятельности сознанія, то отсида видна, что всѣ ихъ трактаты имъють не научное, а религіозное содержаніе, пбо въсаясь вопросовъ о душѣ и Бе: ь, т. е. религіозныхъ, оно основано не на допазательствахъ, а на вѣрѣ. Въ тонъ́ то и оказывается матеріализиъ несостоятельниъ, что религіознымъ воззрѣніямъ иридаетъ видъ научникъ.

<sup>\*)</sup> Такъ именно смотрілъ Фихте, которий пазываль личность, кијсті сі Кантомъ, эмпирическимъ Я, а то ионятіе, безъ котораго не можеть бить нашего сознанія—абсолютнимъ Я, и посліднее онъ считаль единичнимъ-вовсюду однимъ и тімъ же. Попиманіе Фихте, о которонь большинство судить не вознакомившись ни съ однимъ изъ его сочиненій, затрудняется тімъ, что ми обниновенно смітиваемъ Я съ личностью; а такъ какъ личностей много, то ми считаемъ бозусловно достовірнимъ и то, что существуеть много различнихъ Я, подразуміжая подъ ними сознаніе.

<sup>&</sup>lt;sup>\*\*</sup>) Пельшость матеріализма въ глазахъ критической философія состоять въ томъ, что онь причиной сознанія считаеть *наблюдаемую* матерів, а она есть явленіе, т. с. продукиз, а не причина сознанія. По противъ него трудно возражать иначе какъ песредствовъ требованія, чтобы онъ попробоваль научно доказать себя, коль скоро онъ станетъ утверждать, что сознаніе есть продукть діятельности тахъ вещей въ себѣ, которыя, *можень быть*, существують и соотвѣтствують явленію мозга.

Оттого названіе "догматическая", которое примѣняется ко всякой некритической точкъ зрѣнія, какъ бы она ни называлась (раціонализмъ, эмпиризмъ, позитивизмъ и т. д.), оказывается крайне удачнымъ и характернымъ: некритическое имшленіе неизбъжсно признаетъ множество положеній, которыя по своему характеру вполнѣ сходны съ догматами.

Различіе между вритической и догматической философіей есть въ то же время различіе между критико-философскимъ и обыденимъ познаніемъ. Разница же эта, между прочимъ, состоитъ въ томъ, что послёднее считаетъ многія положенія неподлежащими никакому сомнѣнію — принимаетъ ихъ на вѣру, какъ догматъ, и поэтому придаетъ имъ безусловное или безграничное значеніе; критическое же познаніе подвергаетъ все безъ исключенія предварительному сомнѣнію, а поэтому достовѣрность доказанныхъ положеній считаетъ только условной — ограниченной лишь извѣстными предѣлами.

Такъ обыденное или догматическое мышленіе принимаеть на въру причинность и всъ подобные принципы познанія <sup>\*</sup>), а потому, естественно, принисываетъ имъ безусловное значеніе и безъ всякихъ сомпъній и ограниченій считаетъ ихъ пригодными и реальными какъ для посюсторонняго, чувственнаго міра явленій, такъ и для потусторонняго, сверхчувственнаго міра вещей въ себъ, а равно и для взаимоотношенія этихъ двухъ міровъ. Въ этомъ признаніи на въру апріорныхъ понятій и въ вытекающемъ отсюда предположеніи ихъ безусловнаго значенія состоитъ первый неизбъжный догматъ всякаго некритическаго мышленія.

А изъ этого доѓмата естественно возникаеть рядъ другихъ, изъ которыхъ отмѣтимъ два какъ неизбѣжныхъ для всякаго догматическаго направленія: разныя системы могутъ найти ограниченія для построенія своихъ догматовъ въ различныхъ уже съ самаго начала сдѣланныхъ и принятыхъ на вѣру предположсеніяхъ \*\*), но два догмата обязательно фигурируютъ въ каждой системѣ. Первый состоитъ въ обязательномъ признаніи существованія вещей въ себѣ. Категоріи причинности приписывается безусловное значеніе, и она примѣняется пе только внутри

<sup>\*)</sup> Съ своей точки зрѣнія оно вѣдь и не можетъ доказать ихъ достовѣрности, хотя бы для міра явленій, такъ что оно *должно* вѣровать въ нихъ: иначе исчезнетъ для него возможность всякаго познанія.

<sup>\*\*)</sup> Ср. выше стр. 85.

міра явленій, но и за его предѣлами — подъискивается причина для существованія въ насъ ощущеній.

На сколько этоть догнать неизовжень, лучше всего показываеть вся исторія до-кантовской философін: никто не строняь системь, въ которыхъ не было бы ивста вещамъ въ себѣ. Кажущееся исключеніе составляеть одинъ Берклей, но только кажущееся, потому что и онъ кромѣ душъ, представленіемъ которыхъ служить весь виѣшній міръ, предполагалъ (и не могь этого не дѣлать) существованіе Бога, который и вызываетъ въ насъ представленіе виѣшняго міра, и законы послѣдняго суть не что нное какъ однообразные способы дѣятельности (какъ бы привычки) Бога.

Второй неизбъяный догнать состоить въ снёшение вещей въ себѣ съ явленіями — въ увѣренности, что организація того и другаго міра однородна. Эта ув'ъренность иногда разростается до того, что начинають духать, будто бы стонть только отделять отъ явленій ощущенія (пхъ цвътовыя, вкусовыя, тепловыя в-т. д. свойства) и у насъ останутся вещи въ себъ (въдь послъднія прежде всего разскатриваются какъ причины ощущеній). Это составляеть самый распространенный догиать относительно вещей въ себъ: хожеть быть онъ и справедливь, но пока еще ничънъ не доказанъ, а потому составляеть только догнать. Если же и не дѣлаютъ смѣтенія въ столь грубой формѣ, то во всякомъ случав предиолагается вполне несомнённымъ, что какъ вещи въ себѣ такъ и явленія реализують однѣ и тв же иден. Иначе и нельзя дунать, держась догнатической точки зрънія: им приинсали встять апріорнымъ понятіямъ безграничное значеніе, т. е. предръшали, что они реализуются какъ въ тонъ такъ и въ дру-. гомъ мірѣ. Примѣры такого смѣшенія вещей представляють всв догнатическія системы. Картезіанцы считали натерію по отвлеченіп отъ нея ощущеній вещью въ себв. Такъ же скотрёля в всъ натеріалисты. Спиноза, нисколько не задунываясь, переносилъ на всеединую субстанцію понятія причинности и субстанціальности и подчиналь ее пространству и времени. Берклей подчинялъ дъятельность Бога какъ времени такъ и закону причниности. Наконецъ Лейбницъ отбровенно признавалъ, что явленія составляють только псясныя и неотчетливыя представления самихъ вещей въ себъ, т. е. полагалъ нежду нини разницу только количественную, а не качественную.



Первишее же отличие критической философии состоить въ тоиъ, что достовърность нашего апріорнаго и всякаго основаннаго на немъ цознанія она ограничиваеть только предълами сознанія. Апріорныя понятія суть формы сознаванія, а потому несомнѣнныя формы вещей, какъ мы ихъ сознаемъ, т. е. явлений. Въ этихъ словяхъ содержится оправдание апріорнаго и основаннаго на немъ сознанія, (слёдовательно эмпирическаго, псо оно основано на такихъ принципахъ какъ причинность, пространство, время и т. д.), но здѣсь же указанъ и условный, а потому ограниченный характерь несомнѣнности апріорнаго познанія. Это познаніе ограничивается только той областью, для которой обязательны формы сознавания, т. е. міромъ явленій. Весьма возможно, что какой либо изъ догнатическихъ взглядовъ на вещи въ себѣ соотвѣтствуетъ ниъ; но это остается недоказаннымъ и останется тавовымъ до тъхъ поръ, пока не доказано, что формы нашего сознанія должны имъть значение и для вещей въ себъ.

Этихъ же ограниченіемъ высказанъ и условный характеръ. достовърности какъ апріорнаго, а равно и основаннаго на немъ эмпирическаго познанія, такъ и самой критической философіи. Ихъ степень достовѣрности завпситъ прежде всего отъ степени достовърности положения, что Я безъ-не Я пусто: если послъднее несомнённо, то столь же песомнённы и критическая философія и апріорныя понятія. Но сверхъ того критическая философія подчинена еще одному условію достов'єрности: она достов'єрна только въ томъ случаѣ, если достовѣрно, что нашемъ сознаніемъ управляеть законь невозможности противорѣчія. Если справедливо, что им не ноженъ сознавать ни одного преднета имъющимъ и вибсті съ тімъ неиміющних какой либо признакъ, то справедлива и критическая философія; въ противномъ же случав она ошибочна. Доселѣ мы молча предиолагали существовачие такого закона въ сознани; такъ, напримъръ, им указывали, что въ законъ объектированія содержится implicite законъ опредѣленной связи объектовъ, или-что коль скоро обязательны категоріи, то столь же обязательны и всъ понятія, которыя изъ нихъ логически вытекають. Мы потому такъ поступали, что викто никогда не соинъвается въ существования такого закона; а теперь обращаенъ на него особое впимание съ целью указать, что къ нему приивнимо все сказанное выше относительно законя объектирования и апріорныхъ повятій.

Существование въ нашехъ сознания закона невозножности противоръчія подобно закону объектированія пожеть бить только копстатировано, но не объяснено: възь коль скоро сознаніе подчиняется такому закону, то онъ действуеть въ насъ при всёхъ нашихъ изслёдованіяхъ, а потопу санъ онъ не можетъ быть изслёдовань, такъ что остается только признать его существованіе какъ фактъ и отправляться отъ него во всёхъ дальнёйшнхъ взслёдованіяхъ. Коль скоро законъ противорёчія есть законъ сознания, то ео ірзо онъ составляетъ законъ всего сознаваемаго нами, какъ оно сознается, т. с. явленій; но по этой же самой причнит онъ подобно встить форманъ сознавания не можеть быть переносимъ безъ дальнихъ разсужденій на вещи въ себѣ. Можетъ быть они сму подчинены, а можетъ быть — и нать: и то и другое должно быть довазано вакных либо особыхъ путехъ, а изъ того факта, что ны ихъ не ноженъ ныслить иначе какъ подчиняя закону противоръчія, еще не слъдуетъ, чтобы они ему быля дъйствительно подчинены-понимо нашего сознанія \*).

Итакъ критическое познаніе или, что то же, критическая философія отличается отъ обиденнаго или догматическаго познанія во первыхъ указаніями условій своей достовѣрности, а во вторыхъ вытекающимъ отсюда ограниченіемъ предѣловъ, до которыхъ простирается возможность несомнѣннаго познанія; догнатическое же познаніе считаетъ себя безусловнымъ, а потону и не кладетъ никакихъ предѣловъ достовѣрному познанію. А такъ какъ въ дѣйствительности-то оно, какъ оказывается, не можетъ быть безпредѣльнымъ, то догматическая точка зрѣнія открываетъ иолный просторъ разгулу нашей фантазіи, потому что считаетъ доказуемыми такія положенія, которыя столь же возможны, какъ и противоположныя.

Первое отличіе (опредѣленіе условій достовѣрности) указываеть и тоть способъ, посредствоиъ котораго слѣдуетъ разби-

<sup>\*)</sup> Основная ошнока всей системи Гербарта состоить въ неренесения на въру закона противортијя на битие въ себъ. Вся его метафизика сводится въ очищению нашихъ понятий о битин отъ всякихъ содержащихся въ нихъ противоръчий, послѣ чего онн, во его мизию, представляють намъ битие, какъ оно есть само по себъ. Можеть бить все это справедливо, но гдъ доказательство дожности обратной точки зрѣні ? Другая его столь же крупная ошнока состоить въ догматическомъ признания положения, котораго онъ даже и не пытается доказать, будто бы каждое явление указываеть на битие въ себъ.

рать и разрушать вритическую философію: кто почему либо хочеть ее опровергнуть, тоть долженъ доказать или то, что наше сознание не подчинено закону протпворѣчія, или же то, что оно не подчинено закону объектированія, т. с. доказать, что Я сознается и понимо всякой связи съ не-Я, т. е. что Я безъ не-Я не пусто. До сихъ поръ еще никто этого не сдълялъ, в потому вибсто всякой полемпки съ несуществующими противниками мы замёнимъ вопросъ о достовёрности вообще критической философія другимъ вопросомъ: не будемъ спрашивать, достовърна ли она вообще, такъ какъ этому вопросу посвящено все предшествующее, а спросниъ — на сколько достовърно, что кроиъ произведеннаго нашихъ сознаніемъ времени пе существуетъ еще другое, въ которомъ помъщалась бы сяма двятельность сознания со встяя ся продуктаян, и не испытываеть ли она во исмо какихъ либо перемънъ? На такой вопросъ пельзя дать никакого отвѣта, потому что неизвѣстно, существустъ ли такое время въ себѣ.

Достовърно по крайней мъръ то, что втечени нашей жизни такихъ перемънъ не бываетъ, а если бы онъ произошли, то измънился бы весь видъ міра явленій и прежде всего они утратили бы свой объективный характеръ. Въ самонъ деле хотя мы и говорили до сихъ поръ ради ясности такъ, какъ будто бы въ нашемъ сознания двя основныхъ закона (объектирования и противорѣчія), но въ дѣйствительности они оба составляють одинь в тоть же законь, такъ что изябнятся оба разонь, а потону исчезнеть необходимость объектирования ощущений. Дъйствительно коль скоро основной законъ сознания состоить въ отличения Я отъ не-Я (въ объектирования послъдняго, т. е. въ противопоставлени ихъ другъ другу), то этинъ самымъ высказано, что Я не есть не-Я, т. е. законъ противоръчія: чтобы убъднться въ этонъ, стонтъ только замънить Я и не-Я болъе общний выраженіями и получимъ А не есть не-А \*). Всв остальныя формы подразуябвлются въ этой основной, такъ что переябна сознанія пожоть состоять только въ уничтоженія его основной формы, т. е. въ уничтожения объектирования. Но, повторяемъ, втечени всей человъческой жизни даже у душевно-больныхъ объектирование никогда не исчезаетъ: каждому всегда является существующимъ кромѣ него еще нѣчто такое, что не онъ санъ.

\*) Законъ противорѣчія составляеть только ниой способъ выраженія закона объектированія.

А не происходить ли что либо подобное во время смерти и управляеть ли этоть законь (объектированія съ подразунёвающимся въ немъ, какъ неотдѣлимый иоментъ, закономъ противорѣчія) всякняъ сознавіемъ или же только однияъ человѣческияъ, объ этомъ им не моженъ судить. Ми не въ состояніи даже представить себѣ пнаго сознанія, такъ какъ все представляемое, въ томъ числѣ и духовную жизнь, подчиняемъ форманъ нашего сознанія; по этому каждая духовняя жизнь является намъ подчиненной однияъ и тѣмъ же основнымъ законамъ.

Подводя птогъ оцёнкѣ достовѣрности критической философіи, ны должны предти въ слёдующимъ выводамъ. Ея несоннённость равна несомнѣнности существованія сознанія, потому что ся основоноложенія лишь констатируеть факть сознанія \*). А такъ какъ въ этокъ фактъ содержится законъ противоръчія, то столь же несорибнию и все то, что логически вытекаеть изъ критическаго основоположения: въдь логическое следование одного положения изъ другаго состоять въ тояъ, что несправедливость перваго (вытекающаго) внесля бы противорѣчіе во второе (въ основное); а въ сознанія, которое подчинено закону противорвчія, нарушение послѣдияго не возможно. Обосновать несомнѣнное знание инымъ путемъ, чёмъ это дёлаеть критическая философія, не возможно; поэтому несомнённое знаніе или вовсе не существуеть, а ниветь ивсто только въра, пли же оно совнадаеть съ содержаніень критической философін; но обазалось, что достовърность существовалія несомнѣннаго знанія (или вѣрнѣй его возножности) равна достовърности существования нашего Я или сознания.

#### § 15. Способъ рѣшенія вопроса о познаваености вещей въ себѣ.

Доселѣ обоснована возможность знанія явленій. Объектонъ же философін служитъ познаніе вообще; поэтому ны должны не ограничиваться одними лишь явленіями, а рѣшить также вопросъ и о познаніи вещей въ себѣ. Объявимъ ли ны ихъ познавае-



<sup>•)</sup> Сознаніе, относительно котораго не указано нутемъ сискуляція, въ чемъ именно оно состоитъ или что и эъ иниъ нодразунівается, есть слосо-собокунность буквъ или звуковъ, а не указаніе факта. Указаніе же факта есть указаніе формы сознанія, т. с. закона объектированія.

жыми или непознаваемыми, а также объявниъ ли мы вопросъ объ ихъ познаваемости разрѣшимымъ или неразрѣшимымъ — во всѣхъ этихъ случаяхъ мы должны указать какое либо основаніе для своего приговора. Гдѣ же и какъ искать его? Изъ всего предшествующаго ясно только одно — апріорнымъ путемъ вещи въ себѣ не познаваемы \*). А если такъ, то для рѣшенія всѣхъ этихъ вопросовъ мы должны искать пное пе — апріорное познаніе \*\*).

Сверхъ апріорнаго познанія въ насъ существуеть (основанное на апріорныхъ понятіяхъ) эмпирическое. Въ немъ обязательно должны быть реализованы апріорныя формы, я потому его составъ ножеть быть двоякань: или вст его элементы насквозь будуть выводимыми а priori, такъ что даже самый способъ реализаціи апріорныхъ понятій будеть тоже опредѣляемъ a priori, т. е. -обусловливается возможностью сознанія, пли же въ немъ окажутся такіе элементы, которые а priori не выводимы. Назовежъ ихъ элементами а posteriori. Они не могуть противорѣчить апріорныхъ законамъ, такъ какъ послёднихъ по самому ихъ существу должны быть подчинены всё безъ исключения данныя опыта; но апостеріорныя данныя могуть пополнять апріорныя, наприивръ--первыя могуть быть apriori неводинымъ способонъ реализація апріорныхъ законовъ или же такимъ закономъ, который существусть на ряду съ ангіорными, но логически не вытекаеть изъ нихъ и т. д.

Допустимъ, что им нашли такіе элементы опыта; — какъ им должны судить объ нихъ? Апріорные элементы привносятся нашимъ сознаніемъ, они суть необходимыя формы сознающей дѣятельности; апостеріорные же для нея случайны, сознаніе возможно и безъ нихъ. Если бы все содержаніе опыта было выводимо а priori, то это значило бы, что весь опытъ насквозь порождается только той дѣятельностью, которая обусловливаетъ наше сознаніе, т. е. состоитъ исключитсльно изъ его продуктовъ и имъетъ лимъ субъективный источникъ, другими словами весь

۰.



<sup>\*)</sup> Поэтому и самое существование всщей въ себъ а priori не можетъ бить ни утверждаемо ни отрицаемо.

<sup>\*\*)</sup> Такъ какъ въ этомъ пунктъ мы противорічимъ большинству послъкантовскихъ мыслителей, то мы сочли не лишничъ помістить въ приложени критику ихъ воззріний на вещи въ себт ради сильнійшаго оправдания нашего собственнаго взгляда. См. Прилож. II.

эмпирическій міръ есть только явленіе. При такихъ условіяхъ веши въ себъ хогутъ быть какими угодно, но нельзя поручиться даже за ихъ существование: а priori онъ непознаваемы, а все познаваемое апріорно. Итакъ если въ составѣ опыта нѣтъ никакихъ апостеріорныхъ элементовъ, т. с. если весь чувственный міръ хожеть быть насквозь опреділень а priori, то ніть викакого достовърнаго познанія о потустороннемъ, сверхчувственнояъ мірѣ; даже его существованіе хожеть быть только предме- л томъ въры, а не знания. Если же въ составъ опыта входятъ также п апостеріорные элементы, то уже самый факть ихъ существования свидётельствуеть о тохь, что опыть возникаеть не наъ одной сознающей дъятельности, а еще изъ чего-то, т. е. что бытіе не ограничивается сы одной, и при этохъ то бытіе, ..., которое существуеть сверхъ сознающей деятельности влідеть на CON the Coperations составь опыта, обнаруживается въ нень.

Разумъется — весьма возможно, что эти апостеріорные элементы не составляють отдёльныхь оть сознающей деятельности вещей, а существують въ ней самой какъ элементы добавочные, не необходимые для возможности сознания или же и необходимые, но связанные съ нимъ по такимъ законамъ, что эта связь остается несознанной нами: апостеріорные элементы въ предълахъ нашего сознанія только сопутствують апріорнымь; сзади же него они связаны съ начъ, напрамъръ-такъ. что способъ этой связи изъятъ пзъ подъ закона протпворъчія. Это вполнѣ возможно. Но во всякомъ случат апостеріорные элементы свидтьтельствують о существования такого бытия (принадлежить ля оно иному субъекту чъмъ сознание пли же составляетъ только сторону сознающей деятельности), которое остается по отвлечения отъ состава оныта всѣхъ формъ сознанія; а это-то и подразуиввается подъ словами вещь или быте въ себв; то, что существуетъ помимо намего Я, продолжало бы существовать даже и въ томъ случат, если бы не было нашего Я, или върнъе если бы ово было отвлечсво отъ эмпирическаго міра, то существуетъ само по себѣ, а потому есть вещь въ себѣ \*). Если апостеріорене элементы вносятся въ опыть техъ самынь субъектонь, которону принадлежить и сознание, то все-таки они зають знать объ неиз,

\*) Відь отвлекая Л. им отвлекаень всё апріорния нонятія, простравство, врумя, ощущенія и т. д., ибо все это логически связано съ Я.

какъ о вещи въ себѣ; безъ нихъ же им узнаемъ его только съ той стороны, которая не существуетъ безъ Я, т. е. со стороны явленій. А какъ именно стоитъ дѣло, свидътельствуютъ ли апостеріорные элементы только о новой сторонѣ того бытія, кото-

рому принадлежитъ сознающая дъятельность, или же о существонаніи другихъ субъектовъ, — это можетъ быть ръшево только на основаніи самихъ апостеріорныхъ данныхъ. Точно также нельзя заранѣе ръшать, сколь далеко можетъ

простираться познание вещей въ себь: апріорныхъ путемъ они не нознаваемы, а только a posteriori; следовательно и вопросъ о предблахъ ихъ познаваемости можетъ быть ръшаемъ тоже только a posteriori. Единственно, что хожетъ быть зарание опре-дилено — это способъ познания. Такъ вакъ апостеріорные элементы служать результатомъ вліянія на опыть потусторонняго міра, то въ нихъ мы достигаемъ границы опыта в соприкасаемся уже съ твяъ, что лежитъ за его предълами. Поэтому въ нашемъ знанія о бытія въ себѣ надо отличать двѣ стороны: во первыхъ им пріобратаемъ накоторыя свъданія о способяхъ его существования; во вторыхъ мы узнаемъ, какъ потусторонний міръ обнаруживается въ данныхъ опыта. Въ послъднояъ отношения **ин хоженъ примѣнять** всѣ принципи и пріемы эмпирическаго знанія, такъ какъ ръчь идетъ о тохъ, что остается въ предъляхъ сныта. Что касается до самого потусторонняго міра, то объ немъ кожно судить лишь въ той мёрё, въ какой онъ свидітельствуеть о себь апостеріорными элементами опнта, т. е. нознаніе его должно быть чисто апостеріорныхъ. Действительно а priori сверхчувственное бытіе пе познаваемо именно потому, что у насъ нътъ никакой гарантія въ подчиненія его нашимъ категоріянь и вообще апріорнымь формань опыта; ны даже не хожень быть увъренными, что оно подчинено закону противорѣчія. Если же мы и найдемъ, что та его часть, которая вліяетъ на составъ опыта, подчинена такимъ-то и такимъ-то апріорнымъ законаяъ, то это еще не доказываеть, что они управляютъ и всей остальной частью или ся отношениями къ той, которая соприкасается съ опитоиъ: въ предълахъ послъдияго всербщее значеніе этихъ законовъ гарантировано техъ, что они суть формы сознаванія; а то, что остается вив сознанія, ножеть быть, не вездѣ нодчинено его формамъ. Отсюда следуетъ, что каждое

изъ апріорныхъ понятій, не смотря на ихъ связь нежду собой, \*) должно быть примвняемо къ вещамъ въ себё особо отъ другихъ и при томъ лишь въ той мёрё, насколько это оправдивается a posteriori.

Все только что изложенное указываеть на то, какія задачи предстоять критической философія, если она ръшаеть вопрось о познаваемости потусторонняго міра. Прежде всего она должна вывесть сполна все апріорное познаніе, т. е. постронть то, чте называется истафизикой и что върнъй было бы называть профизикой \*\*): вѣдь апріорные принципы логически предшествують опыту, служать условіями его возможности. Къ этому присоединяется вторая задача, которая должна составить философскую физику, --- критическій яналазь всего состава опыта. Ц'яль этого анализа состопть въ томъ, чтобы выдёлить изъ опыта элементы a posteriori посредствояъ отвлеченія всего анріорнаго содержанія. Методы, которые должны быть употребляемы при этонь, разумбется, по существу таковы же какъ и примбияемые для развитія апріорнаго знанія: вѣдь все дѣло сводится къ тону, чтобы убъдиться, пополнено ли оно въ данныхъ опыта или нъть; а для этого надо только сравнить первое, съ содержаніемъ эхпирическихъ наукъ. Если при отвлечени отъ состава опита его апріорныхъ сторонъ получится нікоторый остатовъ, то онь то н дасть намъ знаніе о томъ, что лежить за преділями природы. Руководясь этимодогіей слова именно это то познаніе и должно бы называть метафизическияъ \*\*\*).

Апріорное познаніе нитеть большую степень достовтрности, чти апостеріорное: вто апостеріорно только то, что невыводимо а priori; другаго отличительнаго признака оно не нитеть; но невыводимость всегда легко можеть быть ситиана съ неудавшимся выводомъ, и тё элементы опыта, которые намъ не удается вывесть а priori сегодня, могуть оказаться выведенными завтра, такъ что ихъ апостеріорность всегда можно подвергать сомитию

<sup>\*)</sup> Всё апріорныя понятія суть логическія слёдствія изъ закона объектированія, а потому логически связаны между собой. Подробнёй объ этомъ см. слёдующую главу.

<sup>\*\*)</sup> Подъ случайно возникшимъ и общкновенно непразнизно нонимаемымъ среди толны терминомъ метафизика подразумъвается ученіе о принцинахъ бытія. Такъ какъ апріорныя пден состанляють основные принцини міра явленій, то ученіе объ апріорныхъ идеяхъ должно образовать критическую метафизику.

<sup>\*\*\*)</sup> Такъ какъ изъ самаго содержанія становится всегда яснымъ, въ какомъ "смыслѣ мы употребляенъ терминъ нетафизика, а между тъмъ за нимъ уже утвердилось значеніе науки о принципахъ бытія, то ны будемъ одинаково пользоваться имъ безъ всякихъ оговорокъ въ обонхъ случаяхъ.

до тёхъ поръ, пока не закончено развитіе философін. Къ тому же апостеріорное познапіе не пибеть такой связи между свонин частями какъ апріорное, не удовлетворяєть нашему стремленію къ систематическому единству познанія: вёдь им требуенъ отъ знанія, чтобы оно дало нямъ возможность предъугадывать дальнёйшія стороны познаваемаго объекта и вибств съ тёмъ понимать ихъ связь между собой; чисто-апостеріорное же познаніе ограничивается только констатированіемъ факта, такъ какъ всё дальнѣйшіе выводы и предъугадыванія предполагаютъ несомнѣннымъ всеобщее значеніе апріорныхъ формъ, т. е. не могутъ быть чисто апостеріорными. Изъ всего этого становится понятнымъ существованіе въ нясъ затаеннаго желанія преувеличить область а ргіогі познаваемаго, пасильственно относить къ нему то, что не принадлежитъ сюда.

Оно можеть быть подкрѣнляемо и другими побочными обстоятельствами, напримъръ – догматической увъренностью въ недоступности для познанія вещей въ себѣ или въ ихъ отсутствіи: и то и другое предположение обязываетъ считать весь эмпирический мірь продуктомъ исключительно сознающей деятельности, бозъ всякаго визшательства потустороннихъ элементовъ, т. е. обязываетъ считать всё безъ поплючения данныя опыта а priori выводниния. Но уже ть препяущества апріорнаго познанія предъ апостеріорнымъ, которыя мы только что указали, должны сами по себъ порождать столь сильную склонность къ преувеличению перваго, что она могла бы стать почти непреодолимымь препятствемъ на пути развитія критической философіи, если бы не уравнов'єшивялась другой столь же сильной и противоположно действующей наклонностью. Для насъ не выносимо быть заключенными въ міръ явленій, и намъ желательно какъ можно скоръй пріобръсть знавіе о сверхчувственновъ мірѣ, хотя бы для того, чтобы отожествить его съ эмпирически даннымъ бытиемъ и отрицать въ немъ все выходящее за пределы опыта: такое отрицательное знание всетаки утъшительнъе незнанія.

Оттого то общенное мишлевіе и склоняется всегда въ пользу эмпиризма. Допуская, что все содержавіе нашего сознанія, черпается исключительно изъ опыта, мы этимъ самымъ считаемъ эмпирическій міръ существующимъ помимо сознанія, т. е. бытіемъ въ себѣ; вѣруя же въ возможность достовѣрпаго познанія, которое возникало бы исключительно изъ опыта, мы этимъ самымъ въруенъ и въ познание вещей въ себъ \*). Напринъръ, если пространственность нашихъ представлений есть продукть оныта, т. е. если мы вынуждаемся представлять вещи въ пространствъ не организацией нашей способности представлений, а обсуждениенъ вліянія вещей на насъ, при чемъ и самые принципы, на которыхъ основано это обсуждение (законъ противоръчія) заимствованы опять-таки изъ опыта (буде все это считается возможнымъ), въ такоиъ случаѣ мы узнаемъ этимъ путемъ если не форму существования вещей въ себъ, то все-таки форму ихъ дѣятельности. Если же мы относимъ пространство въ числу апріорныхъ формъ, то мы не въ состоянии узнать, существуетъ ли нѣчто подобное и въ вещахъ въ себѣ.

Воть это то стремление къ познанию потусторонняго міра, который остался бы п въ тояъ случай, есля бы не было нашего сознания, пензбъжно подталкиваеть насъ считать апостеріорнымъ то, что въ дійствительности апріорно, т. е. подталкиваеть по возножности съузить область познаваемаго a priori: въдь если она охватить весь опыть насквозь, то и самое существование бытія въ себъ остается непознаваемыхъ - оно не можеть быть научнымъ путемъ ни доказано ни опровергнуто, становится исключительно предметомъ вѣры, а не знанія; познаніе о немъ пожеть быть темъ шире и вероятней, чемъ больше въ составе опыта апостеріорныхъ элементовъ, т. е. чёмъ меньше мы знаемъ a priori. Оттого-то критическая философія, которая грозить наяъ запереть доступл. къ бытію въ себъ, не ножеть цользоваться такой понулярпостью какъ догнатическая, которая, будеть зи она энниристической или раціоналистической, и въ тояъ и въ другояъ случав - даже исходить изъ пекоторыхъ предиоложений о вещахъ въ себѣ и такимъ образомъ удовлетворяеть нашимъ стреиленіянъ къ потустороннему міру. Сосуществованіе же двухъ наклонностей, нзъ которыхъ одна побуждаетъ пасъ насплыственно съуживать, а другая расширять апріорную область, делаеть возможнымъ для человѣчества, какъ целаго, безпристрастно относиться бъ вопросамъ критической философіи и подъискивать бъ нимъ истинные отвѣты.

<sup>\*)</sup> Если эмпиризмъ захочетъ даже ограничниаться предъями обыта, то самий опытъ-то опъ превращаель въ совокупность вещей въ себъ, такъ какъ отдъляетъ сто'отъ сознанія, разсматриваетъ какъ существующее компно сознанія и даже служащее причнной того или другаго содержанія созпанія.

# L'IABA III.

## О пріемахъ критической философіи и ея отношеніяхъ къ другимъ наукамъ.

Невзбѣжность хедлевнаго развитія апріорпато познанія. Основной принцинъ пріемовъ притической философіи. Ея пріеми, Діалектическій. Критическій анализъ эхпирическихъ понятій. Исторпческій. Позятивный. Связь притическої философія съ другими вауками.

### § 1. Неизбъжность медленнаго развитія апріорнаго познанія.

Хотя критическая философія обосновываеть только обусловленное знаніе, но зато въ тіхъ преділахъ, которыми она его ограннчиваетъ, оно является самымъ иссомитинамъ, или покрайней мърт можетъ стать наидостовтритёшимъ: всякое иное познаніе основано на апріорныхъ принцинахъ, которые провтряются только посредствомъ опреділенія ихъ связя съ основними формами познанія; что же касается до посліднихъ, то они констатируются непосредственнымъ созерцаніемъ. Все то, что вытекаетъ изъ апріорныхъ принциновъ составляетъ необходимыя формы и законы міра явленій. На этомъ, какъ уже было упомянуто, основана возможность авріорнаго изученія природи. Съ этой цілью ми должны опреділить вст апріорным понятія. Какъ же это сділать?

Критическая философія существуеть уже сто літь, но нодиятий сю вопрось-опреділеніе всего апріорнаго познанія—слишкомъ сложенъ и труденъ, чтобы она могла развиться втеченів

столь сравнительно короткаго времени. Всякое апріорное познаніе сначала развивается чрезвычайно медленно и съ большими затрудненіями. Достаточно припомянть, какъ медленно развивалась геометрія. Өалесу, родившечуся въ 640 году, принисывается открытіе четырехъ положеній: 1) діаметръ дёлить кругъ на равныя части; 2) угли у основанія равнобедреннаго треугольника равны; 3) вертикальные углы равны; 4) если одна сторона и два прилегающіе угла одного треугольника равны соотвётственнымъ частямъ другаго, то эти треугольники совпадаютъ. Эти подоженія до нельзя просты и общеизвёстны, и однако оставались недоказанными даже въ то время, когда умели предсказывать солнечныя затибнія: Фалесу же самому приписывается предсказаніе затибнія во время царствованія Аліатта лидійскаго. Прибавниз сюда извѣстіе Плутарха, что Фалесъ учёль опредёлать висоту егинетскихъ пирамидъ по длинъ отбрасываемой ими тъни, что не возможно безъ знанія условій подобія треугольниковъ, \*) и наяъ станеть ясныхъ, что легко пользоваться апріорными положеніями п быть убъжденныхъ въ ихъ достовърности, но крайне трудно вывесть ихъ апріорнымъ путемъ: можно смѣло утверждать, что четырьяя положеніями, доказательство котерыхъ принисываютъ Өалесу, пользовались вст безъ исключения за иного времени до него, однако для ихъ апріорнаго вывода попадобляся умъ Оалеса. Время же рожденія Пивагора, которому приписывается выводъ важнаго положенія, названнаго его именсиъ, пріурочивается къ 582 году \*\*). Наконецъ, систематический выводъ положений древней геометріи былъ данъ только Эвклидомъ, жившимъ въ 300 году до Р. Х.

Подобная же медленность при началѣ развитія замѣтна и въ механикѣ, въ которой апріорные выводы пграютъ важную роль. Иначе и не можетъ быть. Стоитъ только вдуматься, въ чемъ именно состоитъ всякое апріорное открытіе и каковы его отличія отъ эмпирическаго, и намъ станетъ яснымъ, что въ каждой апріорной наукѣ онѣ сперва должны двигаться до нельзя ме-

6\*

<sup>\*)</sup> Знать ихъ нужно, но доказывать и выводить а priori исть надобности для этой цели.

<sup>\*\*)</sup> Относительно времени жилип какъ Фалеса такъ п Пивагора существуютъ различныя извъстія, по достовърно, что они были далеко не современниками, такъ что отъ открытія Фалеса до открытія Пивогора можно смёло считать 50 льтъ. Если даже самыя открытія принисываются нуъ неправильно, то ясно, всетаки, что они были сділаны чрезъ большой промежутокъ времени.

лленно. Всякое открытіе состопть въ опредъленія зависимости какого либо факта отъ другаго. При эмпирическихъ открытіяхъ мы почти всегла знаемъ оба факта, связь которыхъ подлежитъ нашену изслёдованію. Напримёрь-чы хотимъ изучить вліяніе тепла на объемъ тёль; намъ уже извёстно, что мы опредёляемъ зависимость объема отъ температуры. Къ тому же эмпирические факты легко могуть быть изолированы другь оть друга. Иначе стоить дело въ апріорныхъ наукахъ. Каждое апріорное открытіе, напримъръ – доказательство Писагорова положенія, состоить также въ опредблении связи одного факта (равенства квадрата гипотенузы съ суммой квадратовъ катетовъ или вообще отношеніе той п другой величины) съ другимъ, по остается цензвъстниять во первыхъ, съ какимъ именно фактомъ должны им связывать изучаемый фактъ, а во вторыхъ — каковъ характеръ связи между ними. т. с. какъ пменно доказываемое положение вытекаеть изъ своихъ оснований. Къ тому же крайне трудно изолировать геометрические факты другъ отъ друга. Если ин заивчаемъ, что нагръваніе сопровождалось расширеніемъ, и подозръваемъ, не было ли послёднее произведено какимъ либо побочнымъ обстоятельствояъ, напримъръ освъщенісяъ, то не зная, въ чемъ пленно состоптъ его вліяніе, мы все-таки можемъ его устранить. Совершенно также наяз незачёмь зпать, какъ пменпо произво-

совершенно также наяъ незачъкъ знать, какъ именно производять теплота расипереніе тѣлъ, и мы все таки можемъ убѣдиться, что это явленіе вызывается только ей одной, а не чѣмъ другимъ. По какъ изолировать Плоагорово иоложеніе отъ тѣхъ основаній, изъ которыхъ оно не вытекаетъ, и какъ убѣдиться, что оно выводится только изъ такихъ то и такихъ то основаній \*)? Для нерваго отвѣта необходимо знать всль слѣдствія изъ разсматриваемыхъ основаній и знать, что другихъ иѣтъ и быть не можетъ. Не говоря уже о томъ, что такого критерія полноты слѣдствій не существуеть и не можетъ существовать, самое знаніе многияъ слѣдствій составляетъ уже развитую геометрію; а у насъ идетъ рѣчь о первыхъ временахъ ея развитія. То же самое нужно сказать и про второй копросъ: узнать, что данное положеніе (напримѣръ Пиюагорово) выводится изъ такихъ и та-



<sup>\*)</sup> Собственно говоря апріорныя иден и пе могуть быть вполні изолирозани; хожно только отвлекаться отъ ихъ связи, т. с. игнорировать се. См. § 3 этой главы.

кихъ то основаній, есть то же самое, что умъть его вывесть; а въ этомъ то и состоить все затрудненіе \*).

Изъ этихъ замѣтокъ очевидно, что пока у насъ въ рукахъ лишь небольшое число положений (въ особенности если они еще не сведены къ основнымъ принципамъ науки) и при томъ всего лишь небольшое число получаемыхъ изъ нихъ выводовъ, то апріорная наука не можетъ быстро развиваться: ся развитіе при этихъ условіяхъ требуетъ или вибшательства счастливаго случая, - чтобы онъ сопоставилъ другъ съ другомъ такія положенія, нежду которыми, новидимому, нътъ никакой связи, или же дъятельности могучаго ума, для котораго служить върной путеводной натью даже самый ничтожный вамекъ. Наконецъ замытимъ, что вслёдствіе привычки къ апріорнымь положеніямъ (напримвръ равенство вертикальныхъ угловъ) многія изъ нихъ кажутся вполив очевидными, а чрезъ это относительно ихъ им лего довольствуемся только ихъ кажущимся выводонъ, напримъръ-доказательство, которое имбеть ибсто только при некоторыхъ условіяхь или которое захватываеть только одну пзъ сторонь доказываемаго положенія считаемъ общимъ и полимиъ; сверхъ того принимаемъ многія положенія на втру, вслідствіе чого не получается ихъ систематическаго вывода.

#### § 2. Основной принцииъ прісмовъ критической философіи.

Всѣ эти соображенія указывають на непзбѣжность невысокаго уровня критической философіи въ настоящее время. Если наука достаточно развита, то въ ней существуеть и разработанный методъ, что невозможно при началѣ развитія. Методъ опредѣляеть прісмы и способы изслѣдованія зависимости фактовь. Но какъ опредѣлить эти способы, если мы еще не знаемъ самой изучасмой зависимости? Изучивши уже достаточное число ся слу-

<sup>\*)</sup> Если читатель припоминть, въ чемъ имевно состоить трудность рёшенія геометрическихъ задачь, то найдетъ въ нихъ наглядный примёръ только что сказанпаго: главное затрудненіе—подънскать тё положенія, на основанія которихъ можеть о́нть сдёлано соогвётельующее построеніе; а узнать это—значить звать всё вытекающія изъ инхъ построенія въ томъ числё и то, которое ин должни примёнить къ данвому вопросу.

чаевъ, мы можетъ сообразуясь съ ними установить правила, какъ поступать при подобныхъ же и при противоположнихъ условіяхъ, а изъ результатовъ ихъ примѣненія высесть новыя правила и т. д. Содержаніе науки и методъ находятся со взаимной зависимости, а потому развиваются одновременно, и построеніе метода есть построеніе самой науки и наоборотъ. Поэтому въ философіи еще не можетъ существовать метода какъ системы пріемовъ. Онъ ждетъ еще своего творца.

Но методъ въ этомъ сяыслѣ слова, какъ систематическая совокупность пріемовъ, есть діло гепія. — Что же, спрашивается, ділать простымъ смертнымъ до той норы? Ни одинъ геній не можетъ работать на неподготовленной почвѣ. Поэтому ми должны подготовлять ее при помощи хотя би и разрозненныхъ пріемовъ, для условій употребленія которыхъ въ каждомъ отдільномъ случаѣ не могутъ быть предписацы никакія правила.

Вст пріемы должны исходить изъ той мысли, что апріорныя идеи составляютъ логически необходимыя формы сознанія, т. е. такія формы, которыя обусловлены его осповнымъ закономь. Поэтому онь логически связаны какъ съ нимъ такъ и другъ съ другомъ. То, что не требуется основнымъ закономъ (или двумя основными законами), то не необходимо для сознанія, а потому п не принадлежить въ числу апріорнихъ элементовъ познація. А ло, что ихъ требуется, можетъ въ свою очередь логически требовать еще чего либо, т. е. существовать не иначе какъ подъ условіемъ существованія другой пден. Благодара этой спязи апріорныя иден могуть быть всё виведени систехатически. Но предписывать какія либо правила для подобного вывода еще нельзя. Поэтому мы ограничимся одними лишь указаніяхи, чего ян можень достичь основываясь на этой склан. 1) Имая въ рукахъ нёсколько завёдомо апріорныхъ идей, хы ножемъ убёдиться, относится ли къ числу апріорныхъ данная идея: если она логически связана съ инии, т. е. или требуется для возхожности ихъ существованія "), или же наобороть вытекаеть иль нихъ, то она апріорна; нь противномъ случає нать никакого основанія относить ее къ пимъ. 2) При похощи имъющихся уже апріорныхъ идей и положений им ноженъ догадаться о тонъ, что къ нинъ

\*) Въ ченъ можетъ состоять это требование, сейчасъ скаженъ. Ся. § 3.

иринадлежатъ и еще нѣкоторыя другія, такъ какъ вытекаютъ изъ нихъ.

Послёднее обстоятельство очень важно для насъ, такъ какъ составляеть одень изъ техь пунктовь, въ которыхъ философія приходить въ теспъйшую связь съ естествознаниять. Апріорныя иден какъ формы сознавания обязательно должны быть формами сознавасныхъ явленій, т. е. должны быть реализованы въ опытв. А потому должны быть реализованы въ опыть и всь тв условія, безъ которыхъ онъ не могуть существовать, равно также и все то, что логически вытекаетъ изъ нихъ. Такияъ образояъ ны изучаемъ a priori міръ явленій: всякое слѣдствіе изъ апріорныхъ положений и связи явлений и всякое условие возхожности существованія апріорной связи обязательно будуть реализованы связью явленій, т. е. составять законъ эмпприческаго міра. Подобное пзучение ны ноженъ расширить и еще дальше. Мы ноженъ снотръть, къ чему обязываетъ какой либо эмпирически найденный законъ при существовани такихъ то и такихъ то апріорныхъ положеній, т. е. къ каквиъ логически необходимымъ слъдствіямъ приводитъ ихъ сосуществование (эмпирическато и апріорнаго закова), или же при какихъ непзбъжныхъ условіяхъ оно возможно: и то и другое-и необходимов слъдствіе и необходимов условів возможности — обязательно должны быть реализованы, такъ какъ въ противномъ случаѣ не могли бы быть реализованы и апріорныя вден, а безъ этого невозможно сознание.

Во всёхъ только что указанныхъ отнощеніяхъ иуть критической философіи сходенъ съ пріемами геометріп. Послёдніе тоже прежде всего даютъ намъ возможность убёдиться въ связи даинаго факта (напримёръ постоянно подмёчаемаго нами равенства квадрата гипотенузы 5<sup>2</sup> съ суммой квадратовъ 3<sup>2</sup> + 4<sup>2</sup>\*) съ другими, завёдомо вытекающими изъ аксіомъ геометріп (воторня въ ней играютъ ту же роль, какъ и основные законы въ нашемъ сознаніп), а чрезъ это указываютъ необходимость и всеобщее значеніе разсматриваемаго факта, т. е. что онъ всегда реализуется. Далве-при помощи геометрическихъ пріемовъ, мы на основаніи уже извёстныхъ намъ положеній тоже выводниъ новыя, которыхъ еще не знаемъ: такъ часто можно рёшить геометрическую задачу ощунью и уже потохъ подънскать апріорное

\*) По преданіямъ такъ именно и открылъ Писагоръ свое положеніе.

доказательство. Наконецъ, примѣняя въ механикѣ геометрическія положенія къ найденнымъ эмпирическимъ законамъ движенія и силъ, кы получаемъ новыя положенія, касающіяся не самого пространства, а совершающихся въ немъ явленій.

Ми настолько сжились съ догиатическимъ предноложеніемъ, будто би міръ явленій, хотя и существуетъ такимъ, какъ ми его представляемъ, по эти представленія имѣютъ все-таки независимое отъ насъ бытіе, что намъ кажется въ высшей степени странвыхъ и неосуществимымъ стремленіе пріобрѣтать и расширать знанія о мірѣ явленій помимо показаній опыта — апріоримиъ иутемъ. Ми даже готовы утверждать, что сами то апріоримиъ иутемъ. Ми даже готовы утверждать, что сами то апріоримиъ иутемъ. Ми даже готовы утверждать, что сами то апріоримиъ возможность апріорнаго познанія явленій, вѣрнѣе ихъ законовъ, внтекаетъ изъ основныхъ принциповъ критицизма, и кто хочетъ опровергнузь нервую, долженъ опровергнуть второй \*). Ссылаться на прежнія пеудачи крайне смѣшно. Повторяемъ, что въ то время, когда уже обладали умѣньсмъ предсказывать явленія изанетной системы и когда путемъ опыта научились рѣшать довольно сложныя геометрическія задачи, еще не было геометріи.

И можно себѣ представить, какъ глумплась тогда толпа надъ попытками мыслителей и находить и оправдывать геометрическія положенія не ощупью, не путемъ механическаго измѣренія, а геометрически. Непосредственныхъ извѣстій объ этомъ у насъ нѣтъ, отчасти потому, что извѣстія о до-оалесовскихъ и даже ближайшихъ за нимъ временахъ вообще скудни, а главнымъ образомъ потому, что исторіи иѣтъ пикакого дѣла до постоянно одинаковаго, всегда и вездѣ однообразнаго недомыслія и имена его представителей, какъ бы ни были въ свое время популярны опи среди единомышленной, а потому сочувствующей имъ толим, впослѣдствія, когда жизнь опровергла и заглушила ихъ возгласы, иредаются полному забвенію. До насъ дошли имена и, если не ученія, то отдѣльные взгляды Өалеса, Пиоагора и др., но мы вичего не знаемъ—ни даже имени—о тѣхъ, кто глумился падъ инми \*\*). Тѣмъ не менѣе судя потому, какъ относились внослѣд-



<sup>\*)</sup> Или же — показать, что весь (насквозь) эмпирический мірь возникаєть пода вліяніснь вещей въ себт, а потому не можеть быть познань a priori. Возможно, что апріорное познаніе ограничено тісными преділами, но оно есть.

<sup>\*•)</sup> Про Налеса существуеть такой разсказь. Во время своихь астрономичессихъ ваблядений онъ уваль въ цистериу, и надъ нимъ смѣялись, что онъ хочетъ знать то, что дѣластся на небѣ, а не замѣчасть того, что у него водъ ногами.

ствін къ наслёдованіямъ коннческихъ съченій, ны легко ножень себѣ представить, что было при первыхъ попыткахъ геонетрія. т. е. до Салеса и въ ближайшее къ пему время: навърное толпа сначала относилась въ нимъ съ изумленіемъ, но видя, что онъ продолжительное время не увенчиваются успехомъ, глупилась надъ ними и, не будучи въ состоянии понять ихъ основной идеи. называла вхъ невозможными (какъ межно утверждать что либо о липіяхъ и углахъ, не изубряя ихъ, да еще въ общенъ видь, т. с. отвлекаясь отъ нихъ, какъ они даны, и замвияя реальносуществующія величины абстрактными — явная безснысянця) да и безполезными, ни къ чему ве нужными; когда же подъ вліянісиъ жизви набралось въсколько эминрически и ощупью найденныхъ, а также на основани различныхъ приемовъ предъугаданныхъ и провфренныхъ опытомъ геохетрическихъ положений, то раздались крики, что найдень иставный методъ геомотрія и что онъ не межетъ быть инымъ какъ эмпирическимъ, такъ какъ ничего нельзя знать похимо опыта. Не даромъ же геометрія долгое время культивировалась философами, хотя гораздо нужный была для практической жизви чёмь для философій. Легко также ссбѣ представить, сколько вздору было наговорено и нщущнин геомстрический методъ по поводу пространства, его сущности, значенія взаимоотношепій пространственныхъ величинъ и чиселъ для явленій и т. д., какъ они бродили около основеньхъ принциповъ геометрическаго познанія, прежде чёмъ усвоили ихъ себъ настолько, чтобы не сбисаться на путь шаткихъ предположений и умъть отдълять геометрическую сторону вопроса отъ всёхъ другихъ. Довольно вспоянить, какое значение придавалось даже Пиоагорейцами числамъ и геометрическимъ фигурамъ, что еще Аристотель не вполнѣ отдѣлялъ представленіе пространства отъ хатеріи п т. д. То положеніе геометріи, въ которомъ им ее должны себь представлять втечени въсколькихъ въковъ до Оалеса, надо перенесть на философію до Канта, а ближайшее въ **Оалесу** состояние геометрии на послъ — кантовскую философию. Подобно тону какъ Өллесъ умълъ пользоваться эмпирически найденными условіями пропорціональности треугольниковъ, но не погъ ихъ связать съ уже доказанными инъ положеніями, такъ и им знаемъ много апріорпыхъ по существу, хотя эмпирически найденныхъ, законовъ, но не умбемъ ихъ связать съ уже извъстными апріорными пдеями. До Канта же и въ ближайшіе въ нему

года имтались объяснять міръ явленій, исходя изъ предварительныхъ предположеній о вещахъ въ себѣ. Не говоря о догиатическихъ философахъ это можно указать и въ нослѣкантовскихл: Гербартъ перснесъ на вещи въ себѣ законъ противорѣчія, Фихте, Гегель и др. отрицали чисто апріорными соображеніями ихъ множественность, т. с. переносили на нихъ апріорныя попятія и т. д. \*).

## § 3. О прісмахъ крптической философіи.

При философскихъ изслёдованіяхъ прежде всего мы должны имѣть въ виду двоякую цёль: вопервихъ — вывесть всё слёдствія изъ апріорныхъ идей, а также и изъ ихъ сочетаній съ эмпирическими данными: во вторихъ — подъискивать условія возможности реализаціи данаой апріорной иден или слёдствія изъ ся соединенія съ эмпирической идеей, равно какъ сосуществованія двухъ апріорныхъ идей и т. д. Послёдняя задача важна потому, что условія возможности сосуществованія апріорныхъ идей столь же апріорныхъ идей и т. д. Послёдняя задача важна потому, что условія возможности сосуществованія апріорныхъ идей столь же апріорны, какъ и онѣ сами: вѣдь въ апріорныхъ идеяхъ высказываются тѣ формы или законы, безъ которыхъ нѣтъ сознанія, а его нѣтъ и безъ условій возможности этихъ законовъ. Но какъ ихъ отънскивать?

Здісь найдеть місто (введенный въ новую философію Фихте и приміляемый главнымь образомъ Гегелемъ), такъ называемый, діалектическій методъ, сущность котораго сводится къ слёдующимъ чертамъ. Въ изолированной апріорной идеѣ или въ ихъ изолированной группѣ (также въ изолированныхъ слёдствіяхъ какъ изъ нихъ самихъ такъ и изъ ихъ соединенія съ эмпирическими данными) должим оказаться внутреннія противорѣчія, такъ какъ всѣ апріорныя идеи логически связаны съ основнимъ закономъ сознанія, а потому и между собой, мы же ихъ изолируемъ, т. е. нарушаемъ ихъ логическую связь и этимъ, разуміется, вносимъ въ нихъ внутреннее противорѣчіе: вѣдь нарушеніе логической связи въ томъ и состоитъ, что мы заиутиваемся въ противорѣчія. Иначе — апріорныя вдеи всѣ содержатся въ основномъ законѣ сознанія, одной изъ сторонъ кото-

<sup>\*)</sup> Ся. приложение II,

раго служить невозможность, а потому отсутствіе въ сознанія противорѣчія; удалить же изъ сознапія какую нибудь апріорную идею—означаетъ парушить основной законъ сознанія, а вмѣстѣ съ тѣмъ нарушеть отсутствіе противорѣчія. И такъ въ изолированныхъ апріорныхъ пдеяхъ неизбѣжно содержится внутреннее противорѣчіе; но оно должно исчезнуть, коль скоро возстановлепа ихъ связь; поэтому то, что сглаживаетъ противорѣчіе, должно быть апріорнымъ, какъ условіе возможности существованія апріорныхъ пдей безъ внутреннихъ противорѣчій, которыя запрещаются основнымъ закономъ сознанія \*).

Иногда, конечно, это условіе отсутствія противорѣчія можеть быть векрыто посредствояъ тщательнаго анализа возникновенія и характера противорѣчія, которое появляется въ изолированныхъ идеяхъ; иногда же это можетъ оказаться слишкояъ трудныяъ. И вотъ туть то лежитъ второй пунктъ соприкосновенія философія съ эмпирическими науками. Мы должны отъискать, какъ именно реализовано въ опитѣ то апріорное познаніе, въ которояъ мы кашли противорѣчіе, и тогда въ способѣ его реализаціи обнаружится, чѣмъ именно оно сглаживается. Такимъ образомъ если въ персояъ случаѣ философія расшираетъ естествознавіе. то теперь наоборотъ связь съ естествознаніемъ расшираетъ главитёщую область философія—ученіе о созпанія, т. е. объ основныхъ принципахъ познаваемаго бытія, что принято называть метафизикой.

Вироченъ здёсь польза отъ соединенія философія съ энинрическими науками все-таки можетъ стать обоюдной. Энинрическія иден мы не моженъ принять въ томъ самомъ видё, какъ опѣ фигурируютъ въ отдёльныхъ наукахъ. Не говоря уже о томъ, что послёднія часто строятъ неодинаковыя понятія объ одномъ и томъ же предметѣ (атомы физика и химика), всё они неи::бѣжно сопровождаются примѣсью ложныхъ взглядовъ. Каждая эменрическая наука построяется безъ всякаго вниманія къ той роли, которую играетъ сознаніе въ явленіяхъ, т. е. не съ

<sup>\*)</sup> Наприхъръ—вь понятия линия, какъ границы двухъ поверхностей, содержится противоръчие, потому что она должна ихъ отдълять, но не имъя иприни — не можетъ исполнить этого, а напротивъ сосдиняета ихъ. Въ понятия лини это противоръчие устраи лется твмъ, что сами по себы (изолированныя) лини не существуютъ, а испоратлется твмъ, что сами по себы (изолированныя) лини не существуютъ, а испоратлется твмъ, что сами по себы (изолированныя) лини не существуютъ, а испоратлется твмъ, что сами по себы (изолированныя) лини не существуютъ, а испоратлется твловерхность. Поверхность же, какъ граница твла, во той же причина реально не существуетъ, а замъняется твлояъ и т. д.

критической точки зрѣнія, а съ догнатической. Поэтону естественно, что эмпирическія понятія далеко таки пе чужды догнатизна и даже самаго грубаго - строящаго произвольныя предположенія о потусторонней сущности вещей и объясняющаго явленія, исходя изъ этихъ догнатически принятыхъ предположеній. Это вполнѣ неизбѣжно, коль скоро им руководиися однимъ опытояъ, такъ какъ, не будучи тогда въ состояни оправдать своихъ принциповъ и принимая ихъ чрезъ это на въру им не въ состояния и найти какъ границы ихъ употребления такъ и критерія, по которому мы могли бы узнать, не перешли ли наши понятія изъ посюсторонняго міра, изъ міра возможнаго опыта въ потусторопній: принятіе принциповъ на въру есть тъяъ самыяъ иризнаніе ихъ безграничнаго значенія. Что такіе переходы за предблы опыта не невозможны, мы подтвердимъ слъдующимъ прияброяь. Среди современныхъ физиковъ существуютъ два взгляда на взаимодъйствія матеріальныхъ частиць: одни изъ нихъ утверждають, что дъйствія на разстоянія вродъ всемірнаго тяготьнія невозможны, такъ какъ при этомъ принисывается матеріи нѣкоторая духовность (частица какъ бы узнасть, гдѣ находится другая, на какомъ разстояни, и---нужно ли ее притягивать или отталкивать), что составляеть, по ихъ мибнію, колоссальный абсурдь; другіе же, напротивъ, не только признаютъ ихъ, но даже прямо таки утверждають, что матерія состоить изъ совокупности низшихъ духовныхъ сущностей. Не ясно ли, что вопросъ идетъ и въ томъ и въ другомъ случат о сущности матерін – совитстимы ли съ этой сущностью (про которую непосредственно еще нельзя ни утверждать, ни отрицать, можеть ли она стать извёстной) такія черты, которыя изобличали бы духовность матерін? Сверхъ того въ эмпирическихъ наукахъ благодаря привычкъ къ нъкоторымъ понятіямъ они часто переносятся изъ одной области явленій въ другую совершенно разнородную съ ней. Какъ примъръ, ин ножемъ указать взглядъ на энергію, какъ на какую-то сущность вродѣ матерія, которая обладаетъ способлостью переноситься съ мъста на мъсто и т. д. Такъ именно смотритъ на нсе Тэтъ, который прямо утверждаетъ, что она обладаетъ такой же реяльностью какъ и матерія. Этихъ примъровъ вполят достаточно, чтобы разъяснить нашу мысль; подтвержденіемъ же ей служить то обстоятельство, что только р'вдкій случай можеть помочь избъжать даже самаго грубаго догнатизна, коль скоро

- 1 In Stratter

, č

ны затрогиваемъ нало-мальски трудные, неразръшниме непосредственныхъ опытохъ вопросы и въ то же время заранње пренебрегасыз критицизмомъ. Такимъ образомъ прежде чъмъ пользоваться эмпирическими понятіями мы предварительно должны нихподвергнуть философской критнкв, цёль которой состоить въ тояъ, чтобы чыслоть въ нихъ ровно столько, сколько засендительствовано опытомъ, - Сезъ всябихъ догиатическихъ приивсей. Къ этому им вынуждены также и темъ обстоятельствоиъ, что главная цёль эмпирическихъ наукъ — умёнье предъугадывать явленія, а потому онѣ не всегда гонятся за познаніемъ дѣйствительныхъ законовъ природы: если эта цёль достигается при помощи фиктивныхъ положеній или такихъ, которыя нитютъ эначение только при условныхъ точкахъ зрънія, то такія положенія, реальность которыхъ ограничивается лишь ихъ пригодностью, разсиатриваются какъ дъйствительное описаніе природы, въ особенности – ссли ны уже усибли сжиться съ ними. Для доказательства сошлемся на принципъ объяснения явлений частичными двяженіями. Въ немъ сомнѣваются нѣкоторые физики --именно Махъ. Да и какъ сго эмпирически доказать? Нибогда никто пе видитъ этихъ движений; слъдовательно единственнымъ оправданіемъ служить только плодотворность этого принцина, да ножалуй еще простота или легкость получаемыхъ посредствоиъ него объяснений; но выдь это не можеть служить гарантией того, что овъ совпадаетъ съ дъйствительностью. Философская критика эмпирическихъ понятій неизбѣжна; а разъ что ны посредствомъ нея стали мыслить въ понятій ровно столько, сколько засвидътельствовано опытонъ, то мы узнаемъ дъйствительный характеръ міра явленій и чрезъ это пополняемъ н исправляемъ недостатки эмпирическихъ наукъ. А почти навбрное можно сказать, что это исправление послужить къ тому, что мы расширимъ свои познанія и дальше - не только философскія, а также и въ другихъ наукахъ.

Такимъ образомъ ири этомъ пріемѣ— при анадизѣ способовъ реализація апріорныхъ идей—получается выгода какъ для самой метафизики такъ и для натуръ-философія, а сверхъ того можетъ возникнуть польза и для остальныхъ паукъ. Въ первомъ отношенія этотъ пріемъ сходенъ съ однимъ изъ геометрическихъ. При рѣшеніи иногихъ задачъ предполагается сперва, что она уже рѣшена, что всѣ диніи, которыя должны исполнять извѣстное назначеніе, уже проведены, и потоять обсуждается, въ какоять отношеніи къ даннымъ величинамъ должны находиться эти линіи, коль скоро онъ выполняютъ свою цѣль. Разница только въ тоят, что въ философіи мы не можемъ ограничиваться одной лишь воображаемой реализаціей изслѣдуемой апріорной идеи или группы таковыхъ, а должны еще се пайти, для чего и обращаемся къ эмпирическимъ наукамъ и подвергаемъ ихъ понятія критической обработкѣ.

Цёль послёдней, какъ сказано, состоить въ тояъ, чтобы инслоть въ эмпералескихъ понатіяхъ дийствитсльный составь опыта, т. е. ровно столько, сколько въ немъ содержится. Но какъ этого достичь? Вопросъ крайне важный, на который, однако, за отсутствіемъ разработаннаго метода можно отвѣчать только какъ бы вчернь. Никакихъ точныхъ и систематическихъ описапій пригодныхъ пріемовъ нельзя сдълать, да п не слъдуетъ тенерь гнаться за ними. Философія еще въ тохъ положенін, въ какомъ была геометрія во времена Фалеса. Тогда каждому изслѣдователю приходилось, пользуясь всевозножными прісмами и руководясь самыми разнообразвыми намеками, полагаться на личное искусство и собственную находчивость; а и то и другая обязательно потерпатъ ущербъ, если имъ при отсутствии разработаниаго метода будуть предписаны какія либо систематическія правила. Поэтому им здёсь ограничимся только бёглыми указа-<sup>и</sup>нахи на одинъ важнъйшій, по нашеху миѣнію, пріемъ, который во многихъ случаяхъ можно применять съ большой выгодой, но -согда и какъ именно-оставляемъ безъ разъяснения. Это - провърка отсутствія нарушенія въ данномъ эмпирическомъ понятіи или положения апріорнихъ требований. Послёднія должны быть реализованы въ опытъ, и, если какое либо понатіс противорѣчитъ имъ, то оно ложно. Всякое реальное понятіе должно быть возможнымъ не только логически по п истафизически, \*) т. е. оно должно не исключать изъ себя апріорныхъ требованій. Это провърка можетъ быть достигасма разнообразными путями, наприибръ — посредствоиъ опредъления эмпирической указусности: то, что им считаемъ реяльнымъ, должно быть предистомъ возможнаго

<sup>\*)</sup> По существу своему логическая, эминрическая и метафизическая возможность внолит однородии, такъ какъ вст онт вытекають изъ основнаго закона сознания.

(хотя бы и недоступнаго по удаленности отъ насъ или по грубости нашихъ чувствъ) оныта, должно обладать способностью быть указаннымъ въ немъ, а для этого стоять въ связи съ показаніами или внутренняго или виёшняго чувства (съ ощущеніями пли же съ внутренне-переживаемыми состояніями). Казалось бы страннымъ и предполагать, что требованіе эмпирической указуемости или что тоже метафизической (пначе реальной) возможности когда либо останстся непсиолненнымъ въ эмпирическихъ наукахъ. Но, какъ увидимъ, это иногда случается, и даже — въ физикъ; а что же думать про менье точныя науки?

Таковы главибитіе, по нашему инбнію, пріемы, которые могуть быть съ пользой примѣняемы въ философскимъ изслёдованіямъ при современномъ состояній науби. Нибабихъ болѣе опредуленних деязания о спосодахя в детовихя ихя дпотребленія еще нельзя и не слёдуеть дёлать. На ряду съ ними и, такъ спазать, подъ плъ руководствояъ можно употреблять многіе другіе, которые сами по ссоб не имбють значенія. Сюда относится апализъ историческихъ судебъ того или другаго философскаго взгляда пли понятія. Пояснихъ свою хысль сятдующинъ примъромъ. Въ большинствъ случаевъ философія строила самыя разнообразныя предположения о потусторовнемь мір'я; а такъ какъ онъ чувствами не воспринимается, то его можно было только мыслить посредствомъ апріорныхъ понятій, и весь его анализъ могъ состоять только въ развити ихъ взаимоотношений. Они то намъ и обнаруживаются при критическомъ анализъ исторіи философіи. \*) Съ другой стороны взгляды на потустороний міръ, отражались и бъ воззрѣніяхъ на міръ явленій; поэтому при номощи результатовъ своего анализа им моженъ догадаться, насколько послёднія были обусловлены апріорными требованіями. Потому то и важно изученіе исторіи философія: мы не только переживаемъ тотъ ходъ мыслей, который привелъ ее къ современному состоянию, по еще находимъ въ ней, если и не прямыя указанія, то все - таки многочисленные и разнообразные намеки касательно предстоящихъ ей теперь задачъ. На ряду съ этимъ историческимъ прісномъ можно поставить,

\*) Тоже самое вијеть ијлио и при анализи догматическихъ изглядовъ на природу; если они возникають изъ ложной связи апріорныхъ монятій, то обнаруживъ ихъ ошибку, на ножень узнать ся истиннай характеръ. какъ однородный съ нимъ и тотъ, который имѣлъ въ виду Контъ для построенія своей позитивной философія, —анализъ развитія и теперешней, такъ сказать, тенденцій отдѣльныхъ наукъ: самъ по себѣ онъ не можетъ имѣть большаго значенія, по подъ руководствомъ критическихъ прісмовъ въ связи съ анализомъ развитія исторіи философіи, конечно, можетъ дать много полезнаго. \*)

## § 4. Связь критической философіи съ другими науками.

Изъ предшествующихъ соображеній видно, сколь тѣсна связь между критической философіей и остальними науками. Прибавимъ

<sup>\*)</sup> Позиливизиъ Конта принадлежить къ догматическимъ направленіямъ: онъ н самь находить въ своем с учени сходство съ Делартовскихъ п. Лейбянцевскимъ. Овъ принимаетъ научные принципы бель вислідованія ихъ правоти, просто всягаствіе факта ихъ существованія въ болье точнихъ наукахъ. По его янтнію, въ научной жизни надо разлизать три серіода (теологическій, метафизическій и познтивныя), которые разными наукази проходятся не одновременно, а потому высшаго (позитивнаго) достигля еще не вет, я по образях уже достигнихъ до него надо развивать остальныя, руководясь при этомъ ихъ взлихной связью (классификаціей). Такія соображенія, разуміется, на къ чему не обязывають, такъ какъ принципи позитивнихъ щаукъ остаются не провіренними. (Не ссиляться же для ихъ обравданія на опить: во премена втри во все чудесное она тоже оправдивалась опытомъ, такъ какъ его воказанія п.L.шкомъ зависять отъ тъхъ возпріния, съ которымя им подходимъ съ нему). По самъ то Контъ не могь не придти къ построению теорія знапія вугель язученія ничтять не провтренныхъ существующихъ принцивовъ. Факть и возможность познания онъ при-. нимаеть на вфру и въ тоже время (очевидно, подъ вліянісиъ госполствовавшаго въ началь этого столятия во Франція хатеріализма) даласть воразительную ошиб; у, утверждая, будто бы мы не способям къ самонаблюдению надь законами своихъ мыслей: изучение и наблюдение своихъ мыслей тоже составляетъ мысль, оргаять же мысли мозгь, и онь можеть наблодать процессь своей собственной діятельности столь же мало, какъ и глазь-происссъ своего зрінія; ни можемъ иаблюдать падъ своими чувствованиями (гийвъ, радость и т. д.), потому что они служать функціей нимхь органовь, а не мозга, назь мыслы же самонаблюденіе невозможно. Поэтому для взученія принциповъ ся длятельности остастся только облективное изсладование. т. с. анализь даятельности (разумается-научной) не своего ума, а чужаго. При этомъ, консчно, исчъмъ вроиърять самихъ принциповъ научной даятельности, и приходится принять ихъ на вару. А такъ какь они не остаются одинаковыми, то надо довустигь, что они врогрессирують и при тояъ-неодинатово быстро и т. ј. Словояъ-нолучаются вся Контовскіе догмати. Что же касается до осноквато положения-невозможности самонаблоденія нада мыслыю, то ложь сто очевидна: відь чужія то мысля мы узнасять не невосредственно, а по напечатаннымъ буквамъ нля услышаннымъ звукамъ, такъ что эти высли ны произнойных въ себь самихъ, и закимъ нутемъ ихъ изучаснъ (въ себт); а это и есть самонаблюдение. Безъ звусовъ и буквъ нельзя узнать чужой мысли; в сами но себю они се сще ис содержить и служать только се знаками, но которымъ им се воспроизводимъ въ себъ.

сюда то, что было скязано по поводу вопроса о познаваемости вещей въ себѣ, и взаимное отношеніе наукъ станетъ для насъ вполиѣ яснымъ. Всѣ пауки изучаютъ одинъ и тотъ же опытъ, но каждая съ своей точки зрѣнія, съ какой либо одной стороны, и всѣ нефилософскія науки изучаютъ его, не обращая вницанія на роль сознанія въ составѣ опыта. Философское же изученіе отличается тѣмъ, что оно направлено прежде всего на состаез опыта, а потому опо стаповится всестороннимъ и изображаетъ опытъ такимъ, какъ онъ есть, а не какимъ онъ произвольно мыслится нами чрезъ подчиненіе одностороннимъ, часто фиктивнымъ, точкамъ зрѣнія.

Философія, по существу дѣла, стоить въ тѣснѣйшей связи со встани науками, но при этомъ она не играетъ и не должна играть подчиненной рели, которую ей навязывають иногда, утверждая, что ея задача ограничивается объединеніень другихь наукъ. Напротивъ философія неизбѣжно руководить всёнъ нашинь познаниема и направляеть его къ достовърности, а сверхъ того паучаеть то, что оставляется въ сторонъ другнын науками --самое познание и составъ опыта. Философія и не можеть не играть руководящей роли: внолив естественно и неизбъяно, что наши взгляды на познание руководять всей научной жизныю. \*) Но съ другой стороны и сама философія подвергается вліянію другихъ наукъ: не говоря уже о той почощи, которую ножеть оказать эмпирія апріорному познанію, вопрось о вещахь въ себв ножеть быть рёшень не пначе какъ носредствоять эмпирическаго изученія данныхъ опыта. Философское изученіе каждаго объекта должно непзотано принимать въ разсчетъ существующія объ пенъ эмпирическія свъденія.

Окончательное рѣшеніе любой изъ философскихъ задачъ есть дѣло весьма отдаленнаго будущаго: для этого требуется полное развитіе не только всѣхъ другихъ наукъ, но и апріорнаго знанія, а оно почти пе начато. Теперь же намъ предстоитъ только приближаться къ построенію философскаго нознанія, накоплять лишь

7



<sup>\*)</sup> Вся научная діятельность, разумъстся, неизбъкно находится нодъ вліяніями тъхъ возэръніи, которыя мы составили себъ относительно природи и сущности познанія; а ученіе о нознаніи составляеть центральное ядро всей философіи. Поэтому ислѣно воображать, будто би мы можемъ в юлит эманциироваться отъ всякано вліянія философія; сама эта увъренность составляеть одно нать философскихъ возаръній; единственно, чего ми можемъ добиться — это замѣны вліяній одного философскаго направленія вліяніями другаго.

путемъ опытовъ философскаго изслёдованія матеріалы для будущей науби. Этимъ и объясняется заглавіе нашей книги. Она не можетъ претендовать на окончательное рёшеніе вопроса о матеріи, а представляеть собой лишь опыть выше описаннаго критико-философскаго изслёдованія, т. е. такого изслёдованія, которое, будучи основано на принципахъ критической метафизики, соединяеть ее съ положеніями естествознанія. Сообразно всему сказанному о методахъ и задачахъ философіи мы излагаемъ здёсь критико-философскій анализъ понятія матеріи, изъ котораго должно выясниться также, какіе апостеріорные элементы входять въ его составъ, а потомъ попытаехся постропть такимъ путемъ нёкоторыя метафизическія заключенія. Ради же подготовки къ подобному изслёдованію мы сочли не лишнимъ преднослать сму историческій обзоръ важнѣйшихъ изъ тёхъ философскихъ ученій о матеріи, вліяніе которыхъ отражается въ наукѣ еще и до сихъ поръ.

## ГЛАВА IV.

## Историческій обзоръ важнѣйшихъ ученій о матеріи.

Значеніе обзора. Декартъ. Вліяніе его ученія о матерія на развитіе послідующей философіи. Окказіонализуъ. Спиноза. Лейбницъ. Вольфъ. Заміна механизма дійствіями на разстоянін. Кантъ въ его докрагическій и въ критическій періодъ діятельности. Слабия стороны его критической теоріи матеріи. Переходъ къ новой переработкі вопроса о интерія.

Сильное заблужденіе дунать, будто би въ современной наукъ не сказываются предвзятыя митенія и взгляды, которые возникли подъ догнатическими втяніями и не могуть бить оправдани съ нынъшней точки зрънія. Напротивъ—при тщательномъ изслёдованіи исторіи какого либо иоложенія не рёдкость найти, что оно ровно ничъмъ не можетъ бить доказано, а возникло, напримъръ, подъ вліяніемъ какой либо уже покинутой метафизической системи. Поэтому въ высшей стецени поучительно изученіе не только исторіи возникновенія и развитія цѣлыхъ философскихъ системъ, но и — отдѣльныхъ понятій: такое изслёдованіе, разоблачая догнатическія примъси, указываетъ намъ тѣ пункти, на которыхъ ин должны сосредоточить критическій анализъ при изученіи какого либо вопроса, и — по крайпей хърѣ — предохранаетъ насъ отъ слѣпой въры въ ходячія инѣнія.

Выслёдить сполна, какимъ вліяніямъ подвергалось поннианіе матеріи и какъ въ свою очередь оно вліяло на отношенія человѣческаго ума бъ другимъ понятіямъ и вопросамъ, — такая задача по своей общирности могла бы составить предметь спеціально ей посвященнаго сочиненія: не говоря уже о томъ, что исторія мо-

2

нятія матерін логически соприкасается съ исторіей такихъ понятій какъ пространство, время, движеніе, масса, сила, субстанція и т. д., она стоитъ въ тёсной связи не только съ исторіей психологів, но и большей части естественныхъ наукъ. Въ виду этого им неизо́тёжно должим ограничить свой историческій обзоръ только иѣкоторыми главными пунктами — именно тѣми воззрѣніями на матерію, которыя оказываютъ на современное понимаціе наиболѣе сильное вліяніе. Съ этой цѣлью им начинаемъ его съ Декарта и сосредоточиваемъ свое вниманіе почти исключительно на вопросѣ о сущности жатеріи.

Можеть показаться сомнительнымъ, имѣеть ли въ современной наукѣ такое важное значеніе, какое им ему приписываемъ, цопросъ о сущности вещей и тѣмъ болѣе матеріи: современная имсль отличается тѣмъ, что она стремится къ изученію однихъ лишь законовъ природы, но не ея сущности. Насколько им правы въ выборѣ матеріала для этой главы, покажетъ ея сравненіе со всѣмъ послѣдующимъ содержаніемъ книги, въ которой посвящено не мало страницъ разбору современныхъ взглядовъ на матерію — какъ философовъ, такъ и натуралистовъ: одно дѣло признавать на словахъ какое либо направленіе и совершенно вное дѣло быть его послѣдователемъ въ дѣйствительпости; им, напримѣръ, увидимъ, что Декартовское пониманіе сущности матеріи оказываетъ весьма сильное и даже главенствующее вліяніе на · современную имсль, на весь складъ отношеній ко многимъ вопросамъ, а потому не можетъ быть игнорировано.

Начиная свой обзоръ съ Декарта, мы не хотимъ этимъ выразить, что не находниъ теперь болёе отдаленныхъ вліяній. Напротивъ— въ одномъ мёстё мы сами указываемъ, что они восходятъ даже къ Аристотелю; но повторяемъ, что мы имёемъ въ виду наиболёе важныя предъубёжденія, кругъ дёйствія которыхъ отражается на разныхъ вопросахъ шире другихъ. Сосредоточивая же свое вниманіе на вопросѣ о сущности матеріи, мы этимъ самыхъ вынуждены ограничить свой обзоръ догматической философія однимъ раціоналистическимъ наперавленіемъ, такъ какъ въ этомъ отношенія въ эмпиризмѣ чрезъ Гоббеса и Локка отразилясь воззрѣнія Декарта, которыя впослѣдствія остались тамъ почти безъ перемѣнъ.

Изъ философскихъ сочиненій Декарта (1596—1650) для ученія о матерін особенно важно Principia philosophiae (1644 г.). Что касается до Discours sur la méthode (1637 г.) и Meditationes de prima philosophia (1641 г.), то эти два сочинения имѣютъ лишь вспомогательное значение, потому что важнѣйшія ихъ мисли повторяются и развиваются въ Principia'хъ.

Задачей Декарта было построеніе такой системи, которая, начиная съ полнаго и всесторонняго сомития во всёхъ теоретическихъ положеніяхъ, привела бы къ несомитиому познанію. Положенія вовой системы должны вытекать другъ изъ друга (а основныя — быть признавасмы) съ той же очевидностью, съ какой выводятся и признаются положенія геометріи, такъ что методъ философія долженъ быть сходенъ съ геометрическихъ.

Сомнѣваться можно во всемъ кромѣ самого сомнѣнія, т. е. мышленія, а потому и своего существованія, потому что непосредственно—безъ всякаго умозаключенія ясно, что мое мышленіе требуетъ моего существованія. Cogito ergo sum—это есть первое достовѣрнѣйшее положеніе философіи, при чемъ подъ словонъ мышленіе подразумѣвается не одна лишь рефлексія, но всявая душевная дѣятельность, поскольку она сопровождается сознаніемъ \*).

Причина достовѣрности этого положенія состоить въ тояъ, что оно ясно и отчетливо представляется, какъ бы навязывается, нашему уму. Столь же очевидна и необходимость существования вив мыслящаго субъекта нѣкотораго всесовершеннаго существа. потому что нашь умъ выботь пасю такого существа, а очевидно, что мы, какъ существа ограниченныя, не могли произвесть сами изъ собя иден существа, безконечно превосходящаго насъ, потому что дъйствіе не можеть превосходить своей причины; ноэтому пдея Бога произведена не нашимъ консунымъ мышленісмъ, а вложена въ разумъ при его творения самняъ Богомъ. Изъ совершенства Бога слёдуеть то, что Онъ не можеть быть обязанщикомъ, потому что обязнывать значить имъть недостатокъ въ знания правды или въ ногуществѣ; а потому врожденныя или вложенныя въ насъ санниъ Богохъ иден дожны быть истивными. Сахая ясность и отчетливость лишь въ томъ случат можетъ быть порукой за истинность идей, если им знаемъ, что Богь существуеть, потону что въ противноиъ случат им не коженъ освободнться отъ соннтнія, пе

<sup>\*)</sup> Cu. Renati Des Cartes Op. Philos. Francofurti ad M. 1697. Meditationes de prima philos. crp. 10 u Principia crp. 2. Quid igitur sum? Res cogitans. (Quid) est (hoc? Nempe) dubitans, intelligens, affirmans, negans, volens, nolens, imaginans quoque et sentiens. Med. 10.

обладаеть ли нашь унь свойствомь обязательно заблуждаться; если же Богъ существуетъ, то ясныя и отчетливыя идеи должвы быть признаны внушенными Имъ, потому что онъ находятся во всъхъ .(\* ZZREGIE

Все то, что сознается ясно и отчетливо, составляеть истину. нбо внушено Богочъ. Ложь же и заблуждение могуть заключаться не въ представления, какъ такояъ, а лишь въ его отношения къ его предмету, т. с. въ сужденияхъ, котория принадлежать къ волевой, а не познающей длятельности импленія, потоку что содержать въ себъ утвержденіе и отрицаніе, т. с. волевые моменты. Заблуждение состоять въ тояъ, что им въ своень утверждения или отрицания не ограппишваемъ воли предълами ясности и отчетливости. Представленія, какъ состоянія сознанія, всегда истинны, хотя изъ этого не слёдуеть, что они соотивтствують какону либо дъйствительному предмету, потому что признание ложнаго соотвътствія не касастся представленія независимо оть сужденія \*\*).

Все представляемое нами мы разсматриваемъ или какъ вещь или какъ ся аттрибутъ, т. с. -- что не она сама, а то, что ей принадлежить. Вещь, которая для своего существованія не нуждается ни въ какой другой вещи, есть субстанція. Такой субстанціей хожеть быть только Богь, потому что всё прочія вещи, въ томъ числѣ и душа, зависять отъ Бога. Но вещь, которая для своего существованія нуждается только въ Богь, можеть быть также считаема субстанціей, хотя и не въ одинаковомъ смыслѣ съ Богомъ, а субстанціей сотворенной, т. с. — лишь по отношенію къ другияъ сотворенныхъ же вещахъ. Путехъ естественнаго свъта, состоящаго въ ясномъ и отчетливомъ мышленін, мы убъждаемся, что всякое свойство и т. д. должно принадлежать какой либо субстанци. потому что "Ничто", т. е. несуществующее, не можеть имъть никакихъ свойствъ, или аттрибутовъ. Поэтому важдую субстанцію мы можемъ узнать изо всёхъ ся свойствъ, или аттрибутовъ, но исжду послёдними есть такіе, которые вполию выражають природу субстанцін. Сущность субстанцін должна выражаться въ

<sup>\*)</sup> Med. стр. 18 и сл. Princ. стр. 4, 7. Декартъ ссылается на ясность и отчетливость знавия о существования своего Я, объ отношения причины къ действію и т. д.; очевидно, что онь имість въ виду испосредственное сознаніе, в нотому это знавіе и уподобляєть естественному світу. \*\*) Med. 22 и сл. Princ. 8.

таконъ аттрибутъ, безъ котораго субстанція не ножегь бить мыслима, и наобороть всё свойства и состоянія субстанція ногуть быть нысламы лешь какъ особыя ведовзятеннія этого аттрибута \*).

Среди своихъ идей им имбемъ иден чувственныхъ вещей. Такъ какъ им не ноженъ представлять или ивть эти вещи и при томъ-такъ или иначе, то эти иден, следовательно, произведени не нами, но должны привзойти въ наяз извив. Богъ не можеть насъ обязнывать и допускать въ насъ независящія отъ насъ иден безъ соотвётствующихъ вещей; слёдовательно чувственныя вещи существують выё нась \*\*). Въ чемъ же состоить сущность этихь вещей, т. е. каковъ ихъ существенный аттрибуть? Въ вещахъ находятся различныя чувственно-воспринимаемыя свойства, также разныя состоянія ибняются въ твлів, нежду твиъ какъ оно не перестаетъ быть телонъ; кроне того они не только ногуть быть удаляены ная изябняены, но не существують въ теле саностоятельно, а всегда предполагають въ немъ протяжение. Протяжение же, будучи равнодушно въ этихъ свойствахъ, не ножетъ бить ныслимо удаленнымъ наъ тела безъ того, чтобы не исчезло само тело. Следовательно оно то и есть сущность тела. Тело же есть протяженная субстанція, а всѣ свойства и состоянія его суть видоизивненія протяженія \*\*\*).

Обыкновенно тъля отличають отъ пространства, запимаемаго нии. Это отличіе признается Декартомъ, но не въ объективномъ сяыслё, а лишь въ способѣ нашего представленія яхъ: протяженіе тёла ны разсиатриваенъ какъ нёчто обособленное и изийняющееся съ перемѣнами самого тѣла; "протяженію же пространства им придаемъ родовое единство, такъ что съ переибной наполняющихъ его трлъ не предполагается никакой перенъни въ протяжени пространства \*\*\*\*). Въ дъйствительности же оба эти протяжения составляють одно и тоже. Въ этонъ ножно тобанться, если отделять отъ теля все, что не принадлежить къ его природъ: "тогда въ представления твла ничего не остается кром'в протяжения въ длину, ширину и глубину, которое заключается также и въ представлении пространства-не только напол-

<sup>\*)</sup> Princ. 11. \*\*) Med. 31 u cs. Pr. 20. \*\*\*) Med. 27 u cs. Pr. 11, 21, 23. \*\*\*\*) Princ. 23.

исинаго тѣломъ, но и того, которое называется пустымъ" \*). Поэтому всякое протяжение можетъ быть разсматриваемо какъ сама протяженная субстанція и наоборотъ, всякая тѣлесная субстанція какъ протяженіе \*\*).

Изъ этого вытекаеть, что не можеть быть пространства безъ твлъ. Такое пространство должно быть абсолютно пустымъ, чистыхъ нечто, но - какъ пространство -- оно должно нябть протяженіе; если же изъ протяженія тъла мы заключаемъ объ его субстанціяльности, то тоже самое надо сдёлать и относительно пространства, потому что во 1-хъ) оба эти протяжения ничемъ но отличаются другъ отъ друга, а во 2-хъ) нельцо, чтобы "Ничто", т. е. абсолютная пустота, вибло протяжение \*\*\*). Самое повятіе пустоты, по мнѣнію Декарта, не прим'ьнимо въ этомъ случаѣ: оно относительно и умѣстно только по отношению къ опредфленному содержанию пространства; напримбръ --- сосудъ пустъ относительно воды, если въ немъ ся нътъ, а наполненъ онъ воздуховъ. Въ этояъ симслѣ про него можно говорить, что онъ нусть, потому что нъть необходимой связи между его случайныма содержаніемъ п ниъ самниъ. Но между сосудояъ и его содержаніемъ вообще существуеть такая связь: если бы сосудъ быль абсолютно пусть, то стънки его должни бы касаться другъ друга, потому что опѣ пичѣмъ не отдълены; если же нежду ними есть разстояние, то должно быть и тело, потому что разстояние есть состояние протяжения, а послёднее предполагаетъ протяженную субстанцію \*\*\*\*).

Изъ того, что сущность тълъ состоить только въ протяженін, а послёднее какъ въ телахъ, такъ и въ пространствё, занимаемыхъ ими, одно и тоже, вытекаютъ слёдующія положенія.

1) Матерія всёхъ тыть одна и таже, потому что природа ея повсюду состоить лишь въ томъ, чтобы быть протяженной субстанціей.

2) Количество матерін, заключенной въ тёлахъ, зависитъ не отъ тяжести или другихъ свойствъ, но пропорціонально объему этихъ тёлъ, т. е. въ равныхъ объемахъ заключается одипаковое количество матерін, потому что она повсюду одна и таже.

\*) Ibid. \*\*) Princ. 15. \*\*\*) Princ. 24. \*\*\*\*) Pr. 25.

3) Всякая часть жатерін, какъ бы ни была она нала, дълима до безконечности, потому что такова же ся сущность \*).

4) Количество матеріи во вселенной не ограничено, потому что таково пространство, которому невозможно приписать границъ, за которыми не было бы его болѣе, а оно повсюду наполнено \*\*).

5) Всё остальныя свойства жатерів при повсюдной ся однородности должны вытекать изъ изжёненій протяженія. Такъ какъ эти изжёненія состоять только въ величинѣ, фигурѣ и положеніи тѣлъ относительно другъ друга, а эти неремѣны осуществляются движеніемъ тѣла какъ цѣлаго и его частицъ, то всё его свойства и состоянія должны зависѣть отъ жассовыхъ и частичныхъ движеній. "Такимъ образомъ во всемъ мірѣ существуетъ одна и та же матерія. Всѣ ясно познаваемыя въ ней свойства сводятся къ тому, что она дѣлима и подвижна въ своихъ частяхъ, а потому способна ко всѣмъ состояніямъ, которыя слѣдуютъ изъ движенія са частей. Пбо дѣленіе, происходящее только въ инсли, ничего не мѣнястъ, но всякое разнообразіе и различіе въ ся формахъ зависятъ отъ движенія" \*\*\*).

Общая причина движенія есть Богъ, который вслёдствіе своей неизиѣнности дѣйствуетъ и въ хірѣ вещей неизиѣняемымъ образомъ; поэтому всегда сохраняется такое же количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра. Количество движенія и покоя, какое было въ началѣ хіра.

1) Всякое тѣло пребываеть въ своемъ состоянія и мѣнаетъего лишь вслъдствіе дъйствія внёшней причины. Декарть доказываетъ этотъ законъ ссылкой на противоположность между дви-

\*\*\*\*) Princ. 81.

<sup>\*)</sup> Эти три вывода господствують и до сихъ поръ въ теоріи вещественныхъ (протяженныхъ) атомовъ съ той только разницей, что второй виводъ применяется не къ теламъ, а къ атомамъ.

<sup>\*\*)</sup> См. всѣ выводы. Рг. 26.

<sup>\*\*\*)</sup> Рг. 26. Эта увёренность въ несовийстимости съ сущностью матерія какихъ бы то ни было другихъ свойствъ кромъ величны, фигуры и движенія уцѣлѣла и до сихъ поръ и приводитъ къ новыткамъ механического (исходящаго только изъ этихъ трехъ свойствъ) обласненія дѣйствій на разстоянія и вообще всей природи.

женіемъ и покоемъ, вслёдствіе которой одно изъ этихъ состояній не можетъ переходить само по себѣ въ другое \*).

2) Всякая часть матерін сама по себѣ стремится въ прямолинейному движенію, потому что она въ каждый моменть сохраняеть свое движеніе, какъ оно есть теперь, а по какъ было прежде \*\*).

3) При встрѣчѣ какимъ либо тѣломъ другаго, если сила иерваго не въ состояніи преодолѣть сопротивленія втораго, первое не можетъ потерять своего движенія, а измѣняетъ направленіе и отталкивается; при достаточной же силѣ оно двигаетъ второе и передаетъ ему ровно столько движенія, сколько само теряетъ. Все это происходитъ потому, что количество движенія должно остаться неизмѣнныхъ \*\*\*).

4) Что же касается сопротивленія или вообще дѣятельности, которую тѣла выказывають отпосительно другъ друга, то она происходить оть стремленія ихъ пребывать въ данномъ состояніи. Такимъ образомъ всѣ тѣла, получая движеніе извиѣ, сохранають его, но сами изъ себя не могуть его произвесть, такъ что всякое движеніе должно возникать путемъ толчка \*\*\*\*).

Такъ какъ всѣ матеріальныя свойства и явленія зависять оть движенія частей матерін, причемъ въ ней признается только протяженіе и отрицаются всякія не возникающія изъ движенія сили, то и объясненіе всѣхъ матеріальныхъ свойствъ и явленій должны производиться чисто механическимъ путемъ, что и дѣлаетъ Декартъ.

Такъ въ концѣ второй части Principia онъ объясняетъ неханически состоянія тѣлъ — твердое и жидкое. Тѣла тверды въ тонъ случаѣ, если части ихъ находятся въ покоѣ, потому что въ этонъ случаѣ нужно употребить нѣкоторую силу, чтобы сдвинуть часть тѣла съ ея мѣста и чрезъ это отдѣлить ее отъ другихъ частей. Если же части этого тѣла двигаются въ различныхъ направленіяхъ, то онѣ легко уступаютъ проницающему между ними тѣлу, потому что противоположные толчки этихъ частей обоюдно уравновѣшиваются, и тѣло, образуемое такими подвижными частями,

\*) Princ. 82. \*\*) Ibid. \*\*\*) Princ. 84. \*\*\*\*) Ibid. жидко \*). Третья и четвертая часть Principia носвящени искарчительно неханическому объяснению всёхь извёстныхь Декарту явленій природы. Входить въ подробности этихъ объясненій будеть для насъ лишнихъ во-первыхъ потоху, что им не узнаемъ изъ нихъ ничего новаго о взглядахъ Декарта на природу натерін, а во вторыхъ и потому, что хотя въ настоящее время и дълають поцитки возобновить чисто неханическое объяснение явлений, но самые способы объяснения (гипотезы о характер' движений) далеко не таковы какъ у Декарта. Заявтняъ только, что Декарть строго выдерживаеть принципъ неханическаго объяснения: всё безъ исключенія явленія (свъть, теплота, тяжесть, нагентнань и проч.) сводятся нив на движение чуждыхъ какихъ бы то ни било снав матеріальныхъ частнять, отлячающихся другь отъ друга только величиной и фигурой: Происхождение этихъ различий объясняется толчками и тренісиъ первоначальныхъ одинаковыхъ частей, на которыя была раздёлена наполняющая все пространство натерія и которыя должны были обтачивать другь друга, вслёдствіе чего возникло три различныхъ вида частицъ натеріи, чёнъ и обусловлено различие характера физическихъ явлений (свъта, тяжести и т. д.).

Установленный Декартомъ взглядъ на сущность матерін быль одних изъ важитейщихъ факторовъ, которыми обусловливался послёдующій ходъ раціонализма. Согласно съ теоріей раціонализна им моженъ геометрически вывесть изъ ибкоторыхъ саноочевидныхъ принциповъ ясное и отчетливое познание, такъ что въ нашихъ положеніяхъ не будетъ никакого противорѣчія. Между твиъ оно тотчасъ же оказалось въ понвианія натерія, которое псключаеть возножность факта взаимодъйствія души съ твлонь. Сущность натеріи состоять въ протяженія, такъ что всв натеріальныя действія сводятся въ толчку, который производить одно твло на другое, результатонъ чего оказывается движение: иныхъ путенъ оно не пожеть вознибнуть. Душа же, будучи непротяженной субстанціей, пе можеть произвесть толчка; наобороть-твло, будучи снособно только къ тому, что бы вызывать посредствоиъ толчка движения, не можеть вызвать въ нашей душе представленій; слёдовательно по теорія Декарта факть взаннодействія души съ теломъ невозноженъ, а онъ существуетъ. Ясно, такинъ

\*) Princ. 36 a crig.

образомъ, что его философія не могла остаться безъ перемѣнъ: приходилось или измѣнить взглядъ на сущность матеріи, а чрезъ это и на способы возпикновенія матеріальныхъ явленій или отрицать взаимодѣйствіе души съ тѣломъ.

Пельзя было ждать перваго. Вопервыхъ во время Декарта и его ближайшихъ послёдователей не могъ быть иной взглядъ на матерію кромѣ какъ на капую-то мертвую протяженную сущность, которая способна вызывать явленія только посредствояъ толчка. Подъ вліянісять эпохи возрожденія умы уже отвыкли отъ разныхъ таинственныхъ агонтовъ (qualitates occultae, духи, завідующіе той или другой областью природы и т. д.) и стали повсюду искать естественных причинъ. Дъйствующія же на разстоянія силы — вродъ всемірнаго тяготънія, которыя указывали бы возможность приписывать матерія способность дъйствовать помимо толчка, еще не были открыты. Вовторыхъ какъ Декарть такъ и его современники были пропитаны догнатомъ возможности все узнать чисто геометрическимъ способомъ, т. е. саблать все понятныхъ, и подъ естественными причинами подразумѣвались такія, способъ дѣйствія которыхъ былъ бы повятнымъ. Упрекъ какому либо учению въ томъ, что оно прибъгаетъ къ помощи qualitates occultae, считался однимъ изъ сильнъйшихъ аргументовъ противъ него. А что означаетъ схоластический терминъ qualitas occulta? Не что вное какъ тъ свойства, которыя не вытекають изъ другихъ, считаемыхъ за основныя. Даже .Пейбниць утверждаль, что въ матерія неть никакихь первоначальныхъ качествъ, которыя не вытекали бы взъ ся сущности, потому что подобное qualitas occulta есть чудо \*).

Такому состоянію умовъ могъ удовлетворить только Декартовскій взглядъ на матерію. Онъ указываетъ естественныя причины матеріяльныхъ явленій, состоящія гъ природѣ матерін, а для послѣдней (для природы) выбираетъ не только то, что у всѣхъ передъ глазами и безъ чего нельзя себѣ представить ни одного тѣла, а то, изъ чего геометрически вытекаетъ единственно возможное для науки того времени основное явленіе — толчокъ. Сущность каждаго тѣла состоитъ въ протяженіи; слѣдовательно, коль скоро есть тѣло, то есть и его протяженіе, которое не можетъ совпадать съ протяженіемъ другаго тѣла, а должно его

<sup>•)</sup> Си. Opera philos. изд. Эрдиана стр. 485, 568, 732, 777.

нсключать. Не забудень, что Декарть не донускаль существованія пространства отдільно оть тіль: пространство есть абстрактно инсличая суниа тіль; поэтому тіла ногуть совпадать нежду собой не въ пространстві, а только другь въ другі, что логически невозможно, коль скоро сущность каждаго изъ нихъ состоитъ въ протяжения. Такинъ образонъ изъ сущности натеріи логически получается ся основное свойство—непроницаемость, чрезъ что ділается нонятникъ толчокъ \*).

Какъ видинъ – послѣдователи новой философіи не могли изиѣнить радикальнымъ образомъ Декартовскихъ взглядовъ на иатерію. На сколько необходимо было въ главныхъ чертахъ удержать его воззрѣнія, видно изъ того, что хотя Лейбницъ изиѣнызъ ихъ, уничтоживъ дуализиъ матеріи и духа, но все-таки не признавалъ открытыхъ Ибютономъ дѣйствій на разстоянія и объяснялъ всѣ безъ псключенія матеріальныя явленія чисто исханическихъ

2) Декартъ не могъ не отрицать существованія пространства отдѣльно отъ матерія, нотому что въ противномъ случат вишло бы, что въ одномъ и томъ же мѣсть совнадають два протяженія (даннаго тѣла и пространства), такъ что для объясненія непроинцаемости и отличія протяженія тѣлъ отъ протяженія пространства пришлось бы долустить въ тѣлахъ нѣчто невыводимое взъ протяженія.

3) На докторскомъ диснутъ г. Козлова (въ защиту его сочинения «Генезисъ Кантовской теорія пространства и времени»), бывшемъ въ С.-Петербургскомъ Университеть весной 1884 г., пр. Владиславлевъ поставилъ, какъ заслуживающій упоминанія, следующій вопрось: Декарть называеть сущность души мишленіень, а подразуніваеть нодь этинь словонь не мишленіе, а сознаніе вообще; не поступаеть ли онь подобныхь же образовь и съ сущностью таль, т. с. называеть се протяжениять, в подразунтвлеть начго инос? Отватомъ на этотъ вопросъ служать все више приведенныя соображения въ связи съ собственными словани Декарта въ концѣ второй части Principia: «Я прямо заявляю, что я не признаю викакой другой катерія телесянкъ вещей кроме той насквозь делиной, формусной и подвижной, которую ссолетры называють величиной и двлають предлетоль своиль докамительства, - и что я принцияю во внимание только эти дъзенія, формы и движенія и явчего въ нихъ не признаю дъйствительникъ, эта дъления, чорям и доплени и пакто с. пака с претина которыхъ пельзя что не вытекало би изъ этихъ общихъ понятій, въ истина которыхъ пельзя сонивваться, в при тонь не вытекало бы такъ ясно, чтобы могло вийть значеніе математически доказавиаго». (Princ. 40). На вопросъ же о томъ-какъ воз-можно считать самое протяжение сущностью тіль, когда тіла подвижни, а движение требуеть пространства (т. е. отличающагося оть самихь таль протяженія), вь которомъ оно могло бы совершаться, -- отвічаемъ, что по опреділению Декарта «движение есть перепесение части матерія или тіла изъ сосидства имль, которыя вен: редственно сто касаются и изъють значение покоющихся, из сосыдство другилоз» (Priuc. 27.), т. с. движение совершается ие въ вространства, а среди тыз, что снолих гарионирусть съ огрананиенъ существования пространства отдельно оть таль.

<sup>\*)</sup> Итсколько замтчаній но новоду сказавнаго.

<sup>1)</sup> Выводя другія свойства матеріи, Декарть не выводить непроницаемости, чамь подтверждается, что она уже подразумівается въ сущности матеріи.

- 110 -

нутенъ, нежду тёнъ какъ его система не исключаетъ возможности дъйствій на разстоянін. Онъ отрицалъ непосредственное взаимодъйствіе и объяснялъ его тёмъ, что одна монада въ присутствіи другой развиваетъ сама изъ себя такія состоянія, что какъ будто бы другая непосредственно дъйствуетъ на нее. Въ этонъ же могуть состоять и дёйствія на разстоянін: въ лунѣ возникають такія движенія, что какъ будто бы земля ее притягиваетъ къ себѣ, хотя между ними нѣтъ никакихъ канатовъ и т. д. Но Лейбницъ не могъ отказаться отъ механическаго міровоззрѣнія, такъ какъ оно было въ духѣ раціонализиа.

Итакъ предъ раціоналистами оставался только одинъ выходъотрицать факть взаимодъйствія души съ теломъ и объяснять это явленіе какъ видимость. А для этого надо было предполагать одно изъ двухъ: 1) душа и тело взаимодёйствують не между собой, а съ третьей субстанціей, для которой одинаково доступно дёйствовать какъ на душу такъ и на тело, а — чтобы этотъ взглядъ былъ болёе или менёе вёроятнымъ — такой субстанціей надо было считать Бога; 2) или же надо было допустить между душой и теломъ нёкоторый родъ параллелизма — въ душё и теле помимо всякихъ взанмодёйствій развиваются два такихъ ряда событій, что какъ будто бы душа и тёло взаимодёйствують между собой. Первое предположеніе составило теорію окказіонализма, по которой Богъ по поводу событій въ тёлё возбуждаетъ тё или другія представленія въ душё и наобороть — по поводу представленій души тё или другія движенія тёла.

Что же касается до нараллелизма душевныхъ и тёлесныхъ явленій, то здёсь опять возможны два предположенія. 1) Монизиъ. Душа и тёло составляють двё стороны одной и той же сущности, такъ что всякое событіе тёла есть тоже самое, что и событіе души, — оба составляють по существу одно и тожсе событіе, но разсматриваемое съ двухъ разныхъ сторонъ, отчего кажется, будто бы душа и тёло взаимодёйствуютъ между собой. 2) Престабилизиъ. Душа и тёло могутъ быть развыми вполнѣ обособленными сущностями, но ихъ жизнь такъ принаровлена другъ къ другу, что развивая — каждое изъ себя — свои состоянія, они производятъ видимость взаимодёйствія.

Окказіонализиъ долженъ былъ возникнуть прежде всѣхъ другихъ гипотезъ, потому что человѣчество черезъ чуръ привыкло къ факту взаниодѣйствія, чтобы сильно задумываться объ неиъ,

н гдё онъ оказывается невозножнымъ нежду двумя данными субъектани, а въ тоже время наблюдается его видиность, тамъ им всегда предполагаемъ третій, связующій субъектъ, который взаикодёйствуетъ съ обония данными и такимъ образомъ производитъ видимость ихъ собственнаго взаимодёйствія. Словонъ это самая естественная гипотеза, а потому она развита раньше двухъ упомянутыхъ другихъ — именно Гейлинксомъ, умершимъ въ 1669 г.

Но окказіонализи долженъ быль погибнуть столь же бистро, какъ и возникъ, потому что онъ протяворвчитъ духу раціонализна. Связующимъ звѣномъ служитъ Богъ. Ссылка же на Его дъятельность при объяснения какого нибудь факта есть только иная форма признанія послёдняго пепонятныхъ. Кто пойметь, какъ Богъ дъйствуетъ на душу и тело? Для невърующаго сснава на Бога сибина, а для върующаго она ничего не дилаетъ понятныхь, потому что деятельность Бога непостнжняя. Ссилаться же на непонятные процессы для объясненія какого либо явленія далеко не въ духѣ раціонализма, который все старается вывесть more geometrico. Къ тому же окказіонализиъ противоръчить не только раціонализму вообще, но и самъ себъ. Взаимодъйствіе духовной сущности съ телесной невозможно; поэтону взаинодействие души съ телонъ объясняется виешательствонъ Вога. Но въдь Богъ тоже есть духовная сущность; бакже возножно для него то самое, что невозможно для духовной сущности вообще? Если и прибъгать къ похощи Бога, то не иначе какъ для объясненія видиности взаиходъйствія нежду однани духовными сущностями, а не между духовной и натеріальной, такъ какъ послёднее заранёе объявлено невозножнымъ. \*)

Отсюда ясно, что окказіонализиъ долженъ былъ быстро уступить иёсто другимъ гипотезанъ. Что касается до престабилизиа, то онъ представлялъ собой не что иное какъ утонченный окказіонализиъ, а потому требовалъ для своего возникновенія какихъ либо особыхъ побудительныхъ причинъ, а отнюдь не тъхъ, которыя разрушали окказіонализиъ. Такой причиной послужило внослъдствія сильное развитіе теоріи прирожденныхъ идей. Сверхъ того окказіонализиъ для избъжанія противоръчія съ самихъ собой долженъ былъ, какъ им сейчасъ упомянули, отказаться отъ дуа-

\*) Вотъ одна изъ причинъ, по которымъ Лейбинцъ объявилъ вса сущее духовнымъ; другія же будуть указани поздива.

лизна натеріп и духа, другими словами — измѣнить взглядъ на натерію. Естественно поэтому, что престабилизмъ могъ возникнуть только послѣ того, какъ были испробованы всё остальныя средства для свасенія установившагося пониманія матерін. Поэтому иѣтъ ничего страинаго, что престабилизмъ возникъ одновременно съ признаніемъ возможности дъйствій на разстоянія; такое совиаденіе свидѣтельствуетъ о томъ, что человѣческій умъ тогда уже достаточно подготовился къ новымъ взглядамъ на матерію. Престабилизмъ былъ разработанъ Лейбянцемъ (1646 — 1716), которий больше всѣхъ раціоналистовъ развилъ теорію прирожденныхъ ндей; а еще до Ньютона высказывались мысли о возможности дѣйствій на разстоянія, которыя рѣшительно были признаны Котесомъ, авторомъ предисловія ко второму изданію Ньютоновскихъ Prinсіріа, вышедшему въ свѣтъ въ 1713 г., — тамъ онъ выставляетъ ихъ какъ механически необъяснимую саиза simplicissima.

До Лейбница же приходилось испытывать другой путь для исправленія Декартовской теоріп — монизиъ души п тъла. Разъ допущено, что душа и тело составляють только две стороны ионой и той же сущности, такъ что онъ не существуютъ сами по себь, то при сохранении Декартовскаго учения объ единствъ хатеріп надо было распространить хонистическое воззрѣніе на всю вселенную: матерія повсюду составляеть одно сплошное целое, в коль скоро про искоторые отрезки этого целаго, именно про человбческія тіла, ям собираемся утверждать, что они сами по себѣ не существують, а составляють только сторону такой субстанція, которая сразу и духовна и телесна, то тоже самое мы логически обязаны утверждать и про все целое. Такимъ образомъ все сущее должно быть яыслимо какъ единая субстанція, сущность которой выражается сразу какъ протяжениемъ такъ и мышленіенъ. Тогда каждое событіе въ этой субстанцій отражается сразу въ обоихъ аттрибутахъ (ямиления и протяжения), чъяъ и объясняется видимость взаимодъйствія души съ теломъ. Множественность вещей им обязаны поничать какъ modus'н или способы состояній этиль аттрибутовь - каждое тело какъ modus протяженія, каждую душу какъ modus мышленія. Такъ какъ всё собитія телеснаго міра обласняются изъ сущности натерія тоге geometrico, а они въ тоже время составляють событія и духовнаго міра, да и вообще-всеединой субстанціи, то такая система должна быть нискиозь геонетрической; и какъ всь тела, ихъ

свойства и явленія вытекають геометрически изъ сущности и терін, такъ точно всё вещи (въ тонъ числё и духовныя) и событія должны геометрически вытекать изъ сущности всееднной субстанцій, которую поэтому — какъ источникъ всёхъ вещей можно считать Богонъ. Всё вещи геометрически вытекають изъ субстанцій; поэтому міръ пе возникъ во времени, а существуеть вмёстё съ ней вёчно. Что же касается до нея самой, то такъ какъ кромё нея ничего нёть, то она въ себё же самой и содержитъ причину своего существованія — есть саиза sui. \*)

Какъ видимъ, тотъ поворотъ, который подъ вліяніемъ Декартовскаго понятія матеріи должна была принять философія ближе всего послё окказіонализма, приводить ее цёликомъ въ пантензиу Спинозы \*\*). Былъ и другой стимулъ для возникновенія, хотя и не непремѣнно спинозизма, но во всякомъ случаё одной изъ монистическихъ системъ. По Декартовскому опредѣленію субстанція ни въ чемъ не нуждается для своего существованія, а потому ин отъ чего не зависитъ. Но сотворенныя субстанція душа и натерія зависятъ отъ Бога уже фактомъ своего существованія. Въ окказіонализмъ же стали зависимыми отъ Бога даже и нуъ со-

<sup>\*)</sup> Коль скоро все вытекаеть изъ понятія всееднной субстанція, то изъ него же должно вытекать и ся бытіе. Такъ именно и опреділяеть Синноза санза sui. А ссли изъ понятія вытекаеть бытіе, то им иміснъ діло съ онгологическимъ аргументомъ. Потому то им и говорили выше стр. 36, что система Синнози представляеть собой развитіе онгологическаго аргумента: въ ней развивается исключительно понятіе субстанція какъ санза suif

<sup>\*\*)</sup> Въ курсахъ исторіи философіи иногда отитианть, что геолетрическій истодъ Синнози уже самъ во себі требовалъ построеннаго илъ нантензма, такъ какъ по существу этого истода во главъ всего сущаго должив бить поставлена въкоторая всеединая сущность, изъ которой все должно витекать геометрическимъ сиособомъ, а бытіе которой попатно само собей. Это совершенно справедливо, но надо обратить внинаніе воть на какое обстоятельство. Гсометрическимъ сиособомъ, а бытіе которой попатно само собей. Это совершенно справедливо, но надо обратить внинаніе воть на какое обстоятельство. Гсометрическій методъ былъ рекомендованъ Декартомъ, но въ общемъ ве грантиковался ни имъ пи другими инслителами. Гдѣ же причина, что онъ былъ посандовательно проведенъ именно пантенстомъ Синнозой? Отвѣть долженъ бить таковъ — въ Спинозт случаймо совпала присущая ему иренхущественно предъ другимя любовь къ этому истоду съ геніальностью, когорая возволила би ему увидѣть все то, къ чему обязываеть этоть методъ. По какъ выработалась у восинтанника галиуда любовь къ геонстрическому истоду и при томъ въ такой мѣрѣ, въ которой ся не было даже у отда новой философіи и аналитической геометріи — Дскарта? Пе проще ли предноложить обратное — логическій ходъ философіи обусловиль собой методъ? На первомъ же вланѣ нужно коставить вопрось о взанмодъйствіи души съ тъломъ, сущностью котораго иризнается протякей, а не мной видъ, ни того, что жонизмъ Синнозы виѣеть иненно такой, а не мной видъ, ни того, что жазать, исключительно (не на внанидѣвсосредоточивали свое внимане, можно сказать, исключительно (не на внанюдѣвствія вообще, а вменно) на взакиодѣйствія души и тѣза.

стоянія. Яспо, что при такомъ пониманій субстанцій можно было допустить только одну субстанцію—Бога. Въ виду же всего сказаннаго становится вполиѣ понятнымъ, что спинозизмъ возникъ тотчасъ же вслёдъ за окказіонализмомъ: Гейлинскъ умеръ въ 1669 г., а Спиноза въ 1677 г.

Такъ какъ самое существование окказионализма и снинозизма было обусловлено непзибиностью Декартовскаго взгляда на твлесный миръ, то въ учения о материи и не могло произойти никакихъ крупныхъ перемѣнъ. Еа сущностью продолжали считать протяжение и объясняли всѣ явления механически. Единственно, что было выведено изъ посылокъ Декарта Гейлинксомъ и Спинозой, это то, что тѣла суть modus'и— по Гейлинксу одного безвонечнаго тѣла \*), но Спинозѣ одиего изъ аттрибутовъ всеединой субстанция.

Но система Сипнозы должна была расшатать тоть самый взглядъ, на которомъ она выросла. По Декарту матерія разсматривалась дуалистически, какъ чуждая чего бы то ни было духовнаго; протяжение характеризовала то, что противоположно духу, существуеть особо и независимо оть него. У Спинозы же протяжение и мышление стали отличаться только какъ сторовы одной и той же субстанціи. Дуализмъ чрезъ это пошатнулся, и матерія стала участвовать въ той же самой жизни, въ какой - и духъ, и перестала существовать независимо отъ исго. Такая перемъна взглядовъ расчистила почву для замѣны прежняго окказіонализна более утонченными, который заставляеть Бога служить посредствующимъ звъномъ для кажущагося взавмодъйствія однёхъ духовныхъ сущностей и разсматриваетъ твло какъ ихъ совокупность. Такъ именно и делалъ Лейбницъ \*\*). Впроченъ это могло служить только отрицательнымъ условіемъ для возникновенія его системы предъустановленной гармоніи; положительное же условіе состояло въ томъ, что она цёликомъ вытекала изъ развитія теорін прирожденныхъ идей \*\*\*). Допуская, что онъ внушены наяъ Во-

<sup>\*)</sup> Ucberweg's. Grundriss der Geschichte der Philosophie. III. Th. Berlin. 1880, стр. 62.

<sup>\*\*)</sup> Ми не хотимъ этямъ скязать, что система Лейбияца возникла изъ преобрязованія системи Сиянозм; но историко-философское місто послідней подготовляло ночву для первой.

<sup>\*\*\*)</sup> На вопросъ-почему именно Лейбивцъ (или конецъ XVII въка) занимълся больше всего прирожденными идеями-мы должны дать такой отвътъ. Появленіе тогда же Ловковского опыта о человъческомъ разумьній свидьтельствуетъ, что въ то время подъ вліяніемъ возникшахъ въ философія затрудненій созръза вотребность бъ полному пересмотру нашей способности иознанія.

гохъ при сотворенія нашей души и что исходя изъ нихъ ин можемъ нознать сотворенный Имъ міръ, мы этимъ самымъ донускаемъ, что Онъ предъуставнаъ гармонію между существующимъ независимо отъ насъ ходомъ міра и развитіемъ нашего знанія. Будемъ же виолив такими раціоналистами, какъ былъ Лейбницъ, и признаемъ не абсолютно невозможнымъ на основанія этихъ идей независимо отъ опыта предъонредѣлить весь ходъ мировихъ собитій, такъ что мы ногли би ихъ знать, хотя би ихъ и пе было. Къ чему насъ обязываетъ такое предноложеніе?

Прежде всего им должем допустить, что ходъ ировихъ событій точно таковъ же бабъ и ходъ душевной жизни ихенноразвитія нашего знанія, т. с. что им повсюду находних одну и туже духовную жизнь, а потому все сущее состоить изь духовныхъ сущностей. Но ведь им наблюдаемъ новсюду разпообразіе, и оно должно быть объяснено. Сущность души по Декарту состоить въ мышления, въ способности представлять себъ себя и то, что существуеть цомно нея, такъ что жизнь духовныхъ сущностей состоять въ събив представлений; а боль своро повсюду ведется общая жизнь, то и эти представления должны быть у всёхъ одними и тёми же. Поэтому различія входящихъ въ составъ міра духовныхъ сущностей пли, кабъ пхъ называетъ Лейбницъ, нонадъ ножетъ состоять только въ ясности и отчетливости представлений. Всъ монади представляють одно и тоже----одниъ и тотъ же кіръ: вѣдь онъ служить объектояъ моего представленія, а потому — вслёдствіе общности жизни — и всёхъ монадъ. Но каждая понада представляеть тоть же саный пірь не олинаково ясно и отчетливо.

Такъ какъ всё ионады по существу одинаковы, а монада, составляющая мою душу, предположена развивающей свою жизнь изъ самой себя только изъ того содержанія, которое ей внушено Богомъ при твореніи, такъ что уничтожено всякое изанмодъйствіе между ней и міромъ, то тоже самое должно вийть жьсто и относительно всъхъ другихъ монадъ. Вст онѣ развиваютъ содержаніе своихъ представленій сами изъ себя помимо взаимодѣйствія. Но такъ какъ оно повсюду одно и тоже, то и кажется, будто бы онѣ непосредственно взаимодѣйствуютъ. Если стрѣлки двухъ разныхъ часовъ идутъ виолить согласно между собой, то онѣ даютъ такія же показанія, которыя давали бы и въ томъ случаѣ, если бы у нихъ былъ общій механизнъ, т. е.

<sup>8\*</sup> 

если бы ихъ двеженія были связаны нежду собой. Повсюду господствуетъ предъустановленная гармонія, а ея источникъ — Богъ.

Лейбницъ дъйствительно допускалъ, что по существу все могло бы быть познано чисто раціоналистическимъ путемъ, и признавалъ общія черты Декартовскаго взгляда на сущность души; поэтому онъ не могъ пе придти къ указаннымъ положеніямъ. Предъустановленную же гармонію онъ самъ называлъ главнымъ пунктомъ своего ученія; слъдовательно—выведя ее, мы вывели и всю систему Лейбница.

Итакъ вся вселенная состоить изъ духовныхъ, а потому и непротяженныхъ сущностей; монады суть пункты, но не матеиатические (не пустие), а метафизические. Спрашивается — какъ же возможно, что мы наблюдаемъ виъсто духовныхъ сущностей материю, къ тому же протяженную, а не состоящую изъ дискретныхъ пунктовъ? Лейбницъ находился подъ вліяніемъ Декартовской теории и не могъ усомниться, дъйствительно ли все пространство наполнено материей и не состоитъ ли она изъ пунктовъ, обладающихъ отталкивательными силами, которыя своими дъйствіями очерчиваютъ сокругъ каждаго изъ нихъ нѣкоторую непроницаемую для другихъ подобныхъ пунктовъ сферу, а ихъ совокупность производитъ протяжение тѣла. Лейбницъ сполна удержалъ Декартовские взгляды на матеріальныя явлежія и примирялъ ихъ съ принципами предъустановленной гармоніи.

Есля бы вст наши представления были внолнт ясными и отчетливыми, то мы видбли бы вселенную состоящей изъ монадъ. Но каждая изъ, ховадъ, въ томъ числѣ и наша душа, отличается отъ другихъ своими смутными представленіями. Они то и служать основой явленія матеріальности и протяженности міра. Сиутныя представленія питють своимъ объектомъ другія монады, а слёдовательно — и ихъ положения или порядокъ. Они составляютъ отличіе или границу хонады, которая ограничиваеть ея бытів и исключаеть изъ него бытіе другихъ монадъ. Поэтому для каждой монады смутное представление всёхъ другихъ должно быть представлениемъ чего-то ограничивающаго ея бытие, исключенваго взъ него, т. е. представлениемъ чего-то для нея внътняго; вибсть съ темъ, смутно представляя себь ихъ положения, она должна представлять смутно (т. е. не сознавая, въ чемъ именно они состоять) ихъ отличия, а потому исключать ихъ одну нать другой и нолагать вит другь друга, слъдовательно повторять непрерывно въ нихъ свое положение относительно ихъ. Отсюда и рождается протяжение, какъ множественность и непрерывность существования частей внё частей. Такъ какъ всё нонады полученнаго протяженнаго лежатъ внё другъ друга, то всё онъ взанино исключаютъ себя и всё являются пепроницаенним другъ для друга \*).

Явленія же, наблюдаехня въ натерія, должны быть полченены законамъ, зависящимъ отъ природы монадъ. Такъ какъ вст онт безъ исключения отличаются другь отъ друга, то и натерія, подчиненная виз должна ихіть разнообразныя свойства, отличающія одну часть ся отъ другой. Кроит того такъ какъ во всякой монадъ каждое состояние вытекаетъ изъ предшествующаго и она вѣчно дѣйствуетъ, вѣчно иѣняетъ свои нредставленія, \*\*) то в въ натерія каждое состояніе должно быть связано съ предшествующимъ, и всякая часть ся должна въчно дъйствовать. Состоянія же монадъ таковы, что онѣ въ разныхъ монадахъу какъ будто бы взанино обусловливаютъ себя, такъ что каждое состояніе монады есть д'ятельность съ одной точки зр'янія и страданіе съ другой; поэтому каждая часть матерін должна испытывать въкоторое дъйстве со стороны всякой другой части и действовать на нее, такъ что во всякомъ мёсте вселенной отражаются всё событія, даже самыя удаленныя кабъ въ пространствѣ, такъ и во вречени (обитлога та́лта).

Вслёдствіе же того, что каждая часть натерін страдаеть оть другихъ п въ свою очередь дёйствуеть на нихъ, движеніе каждой части должно являться то результатонъ дёйствія на нее другихъ частей, то причиной происшествій въ нихъ, приченъ вслёдствіе повсюдной наполненности пространства всякое движеніе должно сказываться повсюду. Движенія, находящіяся въ данный г моментъ во вселенной; такимъ образонъ связаны между собою; а сверхъ того они связаны съ послёдующими и предшествующими, потому что всё состоянія матеріи связаны другъ съ другомъ, чрезъ что получается возможность объяснять всё нроисшествія въ матеріи изъ движеній, т. е. механически. "Всё есте-



<sup>\*)</sup> См. І. с. 440, 456, 466, 680, а также статью автора, «Учеліе Лейбица о матерія въ связи съ монадологіей» въ Журналѣ Мин. Народ. Просв. 1886 г. Х 1 стр. 19 и слёд.

<sup>\*\*)</sup> Монала есть предетавляющая субстанція; поэтому она всегда должна что либо представлять себь.

ственные феномены тыль, говорить Лейбинць, - могуть быть объясняемы посредствомъ величины, фигуры и движенія" \*), т. е. неханически. Но не только происшествія въ тёлахъ, а и общія ихъ свойства -- сцъпленіе, тяготьніе, тяжесть, различіе плотвостей, притяжение магнитное и электрическое и даже органическую жизнь, Лейбницъ объяспяетъ механически. Въ матерін, по его мнинію, вътъ никакихъ первоначальныхъ качествъ, которыя не вытекали бы изъ ся природы, потому что всякое подобное скрытое качество есть чудо, а послёднее допустныхо только въ началѣ вещей -именно ихъ твореніе есть первоначальное чудо. Все, слёдовательно, по его инфнію, является лишь ходификаціей движенія; ссли же мы усолнимся въ этомъ, основываясь на томъ, что часто заявчаень явленія помпло движеній, которыя погли бы пхъ вызвать, то онь отвѣчаеть, что какъ въ насъ причиной проистествій бывають незаявтныя представленія, такъ въ телахъ такой причиной должны служить незамътныя движенія \*). Что же касастся до самого движения, то оно, собственно говоря, не есть дъйстве или страдание, но лишь феноменъ, потому что оно находится въ матерія, которая есть не что вное, какъ феноменъ. Если же движение феноменъ, то феноменально и все, что объяснастся изъ него, т. е. все, что наблюдается въ натерін.

Какимъ образомъ возможно движение, если все пространство наполнено матеріей? На это Лейбницъ даетъ такой отвѣтъ: ссли бы матерія была твердою, 10, конечно, движеніе въ наполненномъ . сю пространствъ сыло си невозножно. Но первоначальное качество матеріп — жидкость, потому что въ ней отражается обособленность монадъ, а потому она до безконсчности раздѣлена. и подраздѣлена, такъ что не можетъ быть ни одного абсолютно . твердаго тѣла: дѣйствительно, твердость характеризуется неотдѣлимостью частей, а въ матеріи въдь все не только дълимо, а дяже раздѣлено. Слѣдовательно движеніе въ ней вполит воз-. NOZHO \*\*\*).

Таковы существенныя черты Лейбницевской теорін матерін. Изибнивъ взглядъ Декарта относительно сущности илтеріи, онъ его оставилъ нетронутымъ относительно процесса возникновения

- \*) l. c. 438.
- \*\*) 1. c. 436. \*\*\*) 1. c. 241, 136, 137.

иатеріальныхъ явленій. Отсюдя им должны ждать, что систена ; Лейбница будеть противоръчить сана себъ и нуждаться въ поправкахъ. Въ ней дъйствительно им находниъ рядъ противоръ-? чій. Изъ нихъ здёсь им отмѣтимъ лишь то, которое касается, ученія о илтерія и которое вызвано только что указаннымь условісяз. Непосредственное взанходъйствіе между хонадахи отрицается и заявлено предъустановленной гармоніей; всяблствіе нея пропсходять всё натеріальныя явленія, такъ что п оня совершеются безъ помощи непосредственнаго взаниодъйствія. Всякое явление зарание предъобразовано въ каждонъ твлъ. Между твиъ Лейбинцъ объясняетъ исъ явленія механически, т. е. путемъ толчка, а толчокъ есть непосредственное взаимодъйстве. Механизиъ п предъустановленная гармонія не мирятся другь съ другонъ. Тол-, чокъ пропсходитъ вслёдствіе встрёчи несовиестичнихъ (непроницаемыхъ) тълъ. Это явление совершается вслъдствие непроницаемости помимо предъустановленной гармонія.

Надо было псправить это противорѣчіе, которое не могло укрыться отъ вниманія Вольфа (1679—1754), предпринявшаго систематизацію отрывочно изложенняго Лейбницевскаго ученія. А такъ какъ въ общемъ онъ слёдовалъ взглядамъ Лейбница-признавалъ какъ предъустановленную гархонію такъ и механизиъ, то единственное средство для него выйти изъ этого противоръчія состояло въ томъ, чтобы разсматривать матерію дуалистически, какъ нѣкоторую протяженную сущность, а дѣятельность предъустановленной гармонів огравичить только узкой сферой взаннодъйствій души съ телонъ. Такъ именно и поступилъ Вольфъ съ той лишь разницей сравнительно съ картезіанцами, что сокровсяной сущностью матерія онъ считалъ не протяженіе, а принисивалъ ей нѣкоторую силу (не опредъляя ся ближайшимъ образомъ, а отличая только отъ духовной сплы представленія) и выводняъ протяжение натерии изъ взаимоотношений обладающихъ такой силой непротяженныхъ элементовъ \*).

Однако его поправка помогла дѣлу во надолго. Уже въ самомъ ея духѣ сказалась уступка теорін непосредственнаго взаниодѣйствія или, какъ его называли, физическаго вліянія. Послѣдпее отрицалось только для связи души съ тѣломъ, потому что здѣсь оно било прямо таки невозможнимъ. Но если отказаться

\*) Cu. Zeller. Gesch. d. deutsch. I'hil. 1875 crp. 188 u crig.

отъ неханическаго хіровоззрѣнія п приписать матерін способность дъйствовать в подчиняться дъйствіямъ не только посредствомъ толчка, но п пваче --- помпко него, бабъ это признается въ теорія лействій на разстоянія, то эта невозхожность изчезнеть, тякъ какъ она обусловлена только тъчъ, что есъ явленія въ тълъ объясваются всключительно толчкояъ, для чего нужна протяженность, т. е. натеріяльность души. Правда допуская фактическое (а не только кажущееся вслёдстве предъуставовленной гархонів) существованіе такихъ дъйствій, ям отступияся отъ раціонализна: способъ изъ происхождения будеть непонятныхъ. Но послѣ Вольфа раціонализив уже утратиль довѣріе. Свидѣтельствоив этому служить возникновение въ Германии такъ называехой нонулярной философія и вообще философія эпохи просвѣщенія: она допускала, что не все познаваемо раціоналистическимъ путемъ, т. е. не все считала понятныхъ. Раціонализмъ и не когъ не утратить довфрія, такъ какъ требуя повсюду понятность онь санъ тотчасъ же нарушаль это требованіе, вводя въ свои теорія непонятные факторы. Мы ихъ уже отибтили въ окказіонализиъ \*); ихъ столь же легко вайти какъ у Спинозы такъ и у Лейбница. Первый для объясненія взациодъйствія уничтожаль самостоятельность каждаго индивидуума, считаль все однимъ; но какъ въ одномъ можетъ быть иногое и откуда развообразие вещей? Критический ишслитель не знаеть, управляеть ли законь противоръчія вещахи въ себѣ; но въ глазахъ догнатическаго философа онъ инъетъ безграничное значеніе, а потому по его митнію невозможно множество въ единствъ. Что же касается до предъустановленной гармонія, то она, будучи утопченныхъ окказіонализнояъ, только отодвигаза въ отдаленное прошедшее тЕ затрудненія, на которыя наталквиялся нослёдній. Престабилизиъ ссылался на непонятное творчество. На вопросъ- какъ козхожно взавнодъйствіе? онъ отвѣчалъ – его въ дѣйствительности пѣть. На вопросъ же – откуда возвикаеть его видимость? онъ отвѣчалъ – вещи сотворены такъ, чтобы была его видичость. Но это значило не отвѣчать на вопросъ, а лимь повторать его: вещи сотворены такъ, какъ онъ сотворени; и если въ нихъ есть видиность взаинодействия, то значеть онв такими и сотворены, чтобы она была въ нихъ. Но

\*) См. зыме стр. 111.

какъ ножно было вхъ сотворять такими? Вогъ всеногущъ. т. е. для него возножно все-даже непонятное.

Раціональзиъ утратилъ кредить. Поэтому должны были оставить попытки слелать все явленія понятными, а заботиться главныхъ образонъ о тохъ, чтобы они не были невозножения. Уже учитель Канта Мартинъ Кнутценъ пробовалъ ввести въ философію теорію физическаго вліянія, что и было выполнено Кантоиъ (1724-1804) въ его Monadologia physica. На сколько высказанная такъ перемёна взглядовъ была въ духъ времени. лучше всего свядетельствуеть тоть факть, что одновременно съ этой теоріей, но независимо отъ нея, Босковнченъ была построева прайне сходная съ ней \*). Такъ какъ механическое объясненіе матеріальныхъ свойствъ и явленій діласть взаимодійствіе души и тіла невозможнымъ, а объясненіе илъ чрезъ попосредственное дъйствіе помимо соприкосновенія, т. с. на разстоянии оставляеть его только непонятныхъ, но не невозножнымъ, то естественно, что послёднему піровоззрёнію и было отдано предпочтение.

Уже въ первоиъ своемъ сочинения "Gedanken von der Wahren Schätzung der lebendigen Kräfte", вышедшенъ въ 1747 г., Канть ръшательно высказывается хотя не за дъйствія на разстояній, но все-таки за непосредственное взаниодъйстіе, которое инветь ивсто дяже относительно души и тела. \*\*) Намекая на Кнутцена, онъ прахо говорить, \*\*\*) что только неясность понятій міста и сили помѣшала физическому вліянію одержать побёду надъ предъустаповленной гармоніей.

Теорія дъйствій на разстоянія является окончательно созрівшей, какъ мы уже упомянули, въ вышедшей въ 1756 г. "Monadologia physica", болѣе полное заглавіе которой "Metaphysicae cum geometria junctae usus in philosophia naturali seu Monadologia physica". Здесь все тела разскатриваются какъ состоящія изъ монадъ, т. е. простыхъ, иначе — непротяженныхъ эленентовъ

<sup>\*)</sup> Рожеръ Босковичъ (1711—1787) изложнат свои взгляди (динамический атомизиъ) въ сочиненияхъ вышедшихъ за время 1745 — 1757 гг. см. Fechner Atomenlehre 2-e usg. crp. 229.

<sup>\*\*)</sup> I Hauptst. § 1-6. Мы пользовались сочиненіями Канта въ изданія Кирхмана въ сто Philosophische Bibliothek; чтобы облегчить нашинъ читателянь трудъ провёрки нашихъ цитат. и ссыдокъ по другимъ изданіямъ, им новсюду ділаемь указавія не стравиць, а нараграфовь и тому подобныхь подразділеній. \*\*\*) I Haupst. § 6.

(пунктовъ), которые должны остаться отъ сложнаго. тъла по удалевіц цяр него всякихъ связей. Всякая монада, несмотря на свою простоту и на то, что пространство безконечно д'Елимо, а потому не просто, но сложно, все-таки не просто находится въ пространствь, но в наполнясть его объемомъ своей двятельности, состоящей въ томъ, что каждая монада препятствуетъ другимъ монадамъ приближаться бъ ней. Слёдовательно эта дёятельность есть не что нное, какъ дъйствіе силы непроницаемости, или такъ какъ это дъйствіе состоить въ отталкиванія монадъ другъ отъ друга, то въ силѣ отталкивательной, которая производить и непроницаемость и упругость тыз. Если бы монады пивли только отталкивательную силу, то каждая изъ нихъ наполняла бы своей дъятельностью безконечное пространство, но не опредъленный объемъ его, такъ что не могло бы образоваться изъ монадъ "никакое сложное тело. Для послёдняго необходимо предположить въ монадахъ силу, ограничивающую отталкивательную, а потому противоположно ей дъйствующую, т. е. притигательную. Что касается до законовъ, которымъ нодчинена та и другая силя, то они различен. Отталкивательная сила убываеть по кубамь разстояній, а притягательная по квадратань. \*) Вследствіе пеодинаковости изибисній въ этихъ сплахъ онѣ па изибстномъ разстояние отъ ихъ центра обязательно будуть въ равновъсіп, и эта поверхность равновісія ограничиваеть объемь монады. Всь мо-- нады вогуть отличаться другь оть друга только силой своей деятельности, при чемъ притягательная и отталкивательная въ одной монадъ должны различаться одинаково отъ этихъ силъ въ другихъ монадахъ, т. е. во сколько разъ притагательная сила одной монады больше притягательной силы другой, во столько же и отталкивательная сила первой больше — второй. Поэтому во встхъ монадахъ поверхность равновтсія будеть на одномъ разстоянія, а потому во встхъ объемъ одинаковъ. Для объясненія же различной плотности тель вёть вадобности прибегать въ помощи различнаго распредбленія монадъ: каждая изъ нихъ можетъ уже сама по себъ обладать нениъ въсомъ чъмъ другая, а въ связи съ этимъ иной инерціей и массой. \*\*)

.

<sup>\*)</sup> Канть выводить эти законы исзависимо оть очыта, но такъ какъ им будень впосябдствии разбирать самую возможность подобнаго вывода, то теверь не считаемъ нужнимъ говорить объ немъ.

<sup>\*\*)</sup> Mon. phys. Propos I-XII.

Изложенное учение представляло собой позже всёхъ возникшее въ логиатической философія воззрѣніе на натерію. Уже въ немъ сказался повороть отъ раціоналистическаго догната о возможности сдёлать все понятныхъ и вывесть more geometrico къ критической эмперія: дъйствія на разстоянія пепонятны, но тьяь не ненъе они принимались какъ факть. Этотъ новороть къ энцирія усиливался все болбе и болбе: Кантъ начиная съ 60-хъ годовъ нодпаль даже подъ вліяніе англійской эмпиристической философія. Но нельзя было ждать, чтобы раціонализиз заибинася другихь догиатическияъ направленіемъ — эмпиризномъ. Послёдній уже успёль испытать процессь разложенія: въ нень какь и въ раціонализиъ выработались взанино исключающія теорія (натеріализиъ и идеализиъ Берклея), и онъ закончился скептицизмонъ Юна, вслёдъ за которынъ въ лицё шотландскихъ философовъ здраваго сяысла, напримъръ Рида (1710-1796), наступняъ поворотъ въ раціонализму, такъ какъ наряду съ эмпирическамъ познаніенъ они допускали и прирожденное. Такимъ образомъ оба направленія разрушались независимо другъ отъ друга, а сознавъ свою слабость шли на встрёчу другъ другу именно въ то время, когда она была уже сознаня обония. Поэтому замёнить одно изъ нихъ друсимъ значило бы умышленно продълать тотъ же ходъ съизнова и вертёться какъ сблка въ колесъ. Ясно, что могло только возвикнуть полное обновление философия, вступление ся на нной-не догнатическій, а критическій путь, честь же осуществленія этой рефорны принадлежитъ Канту.

Какъ онъ пришелъ къ ней и въ каконъ видё совершилъ ее, оставляенъ въ сторонё, такъ какъ это не касается или почти не касается исторія вопроса о матеріи. \*) Поэтону им прано перейденъ къ изложенію и разбору той теорія матеріи, которую онъ выставилъ въ критическій періодъ своей діятельности, чіль и закончинъ нашъ обзоръ. Она изложена въ Metaphysische Anfangs-



<sup>\*)</sup> Капть быль пряведень къ критицазму своими изслёдованіями о пространствё и времени, главнымь образомь—о первонь. Въ первыхь своихь сочиневіяхь онь держится .lehбнице—Вольфовскаго вягляда, по которому пространство вытекаеть изъ отношенія субстанцій. (см. Gedank v. d. w. Schätz. d. lebend. Kr. I Haupst § 9). Spatium nou est substantia, sed est quoddam externae substantiarum relationis phaenomenon. Monad. Phys. Prop. V Schol. Не повліяла ли на перемѣну взгляда на пространство перемѣна его взгляда на матерію? Если сущность послёдней свезась къ силамъ, дъйствующить съ засисимости отв разстояній, при чемъ сиссобъ дъйствія остается не повлатнымъ, то уже нельзя говорить, что пространство вымскаеть изъ монадъ.

gründe der Naturwissenschaft изданныхъ въ 1786 г. Танъ же указывается и тотъ способъ, посредствонъ котораго, по нивнію Канта, нужно разрабатывать нодобные вопросы съ критической точки зрѣнія.

Въ предисловія къ этоху сочиненію онъ опредѣляеть его задачу слёдующимъ образомъ. Научное познаніе врироды, въ строгояъ сныслё этого слова, т. е. если оно не хочеть быть простымъ ея описаніемъ или исторіей, должно быть раціонально, а не эмпирически построевной системой, т. е. связанной въ своихъ частяхъ отношеніенъ основанія и слёдствія. Кромѣ того оно должно вибть аподнктическую достовбрность, для чего въ основв его должны лежать a priori познаваемые законы (а не эмпирическіе какъ, напримъръ, въ химін), что дълаеть его чистой наукой или ся чистой частью. \*) Такъ какъ апріорное познаніе принциновъ или законовъ составляетъ предчетъ чистой философія нии метафизики, то строго научное познание природы предполагаеть ея метафизику, которая пли занимается принципами а priori безъ отношения ихъ къ опредъленному роду вещей и составляеть въ такомъ случат трансцендентальную часть метафизики природы, или изучаетъ ихъ въ примънении къ данному эмиприческому нонятію (напримъръ матерія пли души), но — такъ, чтобы кромъ него не употреблять никакихъ эмпирическихъ нринциповъ. Въ послёднемъ случаѣ получится частное метафизическое естествознаніе , (физика и психологія). Строго научная частная система природы возножна лишь по отношению къ телъ объекталь, къ которынь преложния математека. Вслёдстіе этого Канть считаеть возможной лить истафизику телесной природы, т. с. иатеріи, а не духовной. Понятів матеріи должно быть единственнымъ эмпирическимъ данвымъ, и задача истафизики природы состоять въ выводъ всего объема познанія, вытекающаго изъ премъненія апріорнихъ нонятій въ эмпирически данвому понятію матерія.

Чтобы изслѣдованіе было виолиѣ законченымъ, оно, согласно требованію критики чистаго разума, должно быть ведено по таблицѣ категорій. Понятіе матеріи должно быть проведено чрезъ всѣ категорій, и въ каждой изъ нихъ къ нему чрезъ это присоединястся новое опредѣленіе. Основное опредѣленіе матерія, къ



<sup>\*)</sup> Териннъ «чистий» Каптъ, какъ и вездъ, унотребляетъ для обозначения внолим независящаго отъ опыта, т. с. внолнъ авріорваго.

которому сводятся всё остальныя, есть двяженіе, потому что только чрезъ него могуть быть аффицированы наши чувства, а вубств съ техъ дано понятіе матерін. Поэтому метафизика природы есть апріорное ученіе о движенія. Она сообразно четырень группанъ категорій раздѣляется па четыре отдѣла: форопонія, динаника, неханика, феноменологія. Порвая разснатривають движение какъ чистое количество безъ отношения въ качеству подвижнаго; вторая — натерію со стороны качества, состоящаго въ первоначальныхъ двожущихъ силахъ; третья -- отношение частей натерін другъ бъ другу чрезъ ихъ движеніе; набонецъ-четвертая опредъляеть движение или покой въ отношении модальности, т. е. въ отношения въ способу представления двежения какъ возножнаго, лъйствительнаго и необхолимаго.

Самой важной для насъ частью въ этомъ сочинения является динамика, потому что остальныя части представляють или развитіе еще прежде высказанныхъ Кантонъ мыслей о движени или построены изъ его пристрастія бъ внёшней сихистрін для полнаго приибненія таблицы категорій; поэтому на динамику мы и обратимъ наибольшее внимание, остальные же отдёлы охарактеризуемъ только простимъ перечнемъ ихъ вопросовъ.

Для форономія матерія есть просто подвижное въ пространствѣ безъ всякаго отношенія къ ся качеству, такъ что это подвижное можеть быть даже разснатриваемо какъ пункть. \*). Матерія есть предметь внёшняго чувства, истивно эмпирическая часть чувственнаго созерцанія; пространство же есть форма послёдняго. Матерія подвижна въ занимаемомъ пространстве. Следовательно послѣднее для того, чтобы двежение погло быть восприничаемо, должно само быть ощущаемо, т. с. отяжчено твяз, что кожеть быть ощущаемо. Такое пространство называется энпирическимъ, илтеріальнымъ или относительнымъ. Каждое движеніе можеть быть одинаково разсилтриваемо или какъ движение тела въ покоющенся пространствъ или же какъ покой твла и движение относительнаго пространства, хотя съ той же своростью но въ противоположную сторону. Такимъ образомъ всякое двяжение, по скольку оно есть преднеть опыта, относительно. \*\*). Такая относительность движенія, по инзнію Канта, дають воз-

можность /наглядно a priori представить себѣ сложеніе движеній одного и того же тѣла. Разсматривая движеніе какъ чистое количество, форономія занимается лишь подобными вопросами о сложеній движеній, потому что только въ нихъ движеніе разсматривается лишь какъ геометрическая величина. Вопросы же о силахъ движенія, какъ предполагающіе уже качество иатеріи остаются виѣ ея.

Со стороны качества матерія есть такое подвижное, которое наполняеть пространство, т. е. противодъйствуеть всякому другому подвижному проникнуть въ занятое сй пространство. \*) Проникновеніе одного тъла въ пространство другаго есть движеніе; чтобы сму было оказано препятствіе, необходимо, чтобы въ другомъ тълъ существовала причина, вызывающая новое движеніе перваго тъла въ направленія, обратномъ прежнему, т. е. отталкивательная сила. Такимъ образомъ тъло наполняетъ пространство не просто вслъдствіе того, что существуетъ, а вслъдствіе присущей матеріи отталкивательной силы.

Наполнение теложь пространства только вслёдствие его существованія можеть быть названо математическимъ, а всябдствіе отталкивательной силы динамическомъ. Разница между ними слъдующая. Непроницаемость, мнимо вытекающая изъ натематическаго наполненія, должна быть абсолютной; натерія обладающая ею несжимаемой, в сама непроницаемость должна представлять собой qualitas occulta, потому что нътъ причины сообщающей матерім это свойство. При динамическомъ же наполненій непроницаемость будеть лишь относительной, потому что въ бяждой части матеріи заключается отталкивательная сила опреджленной степени, выше и виже которой ногуть быть силы въ другихъ частяхъ натерін, и каждая большая сила по отношенію къ неньшей пграеть роль сжимающей, предъ которой меньшая должна уступать, такъ что натерія ножеть быть безконечно сжинаена. Однаво до полнаго проницація, т. е. до сжиманія занятаго твлонъ пространства въ одинъ пунктъ, натерія не допускаетъ, такъ кабъ при уменьшения объема отталкивательная сила дъйствуетъ все сильнъй и сильпъй. Сладовательно матерія будеть непроницасмой, и это свойство ся уже не будеть qualitas occulta, такъ какъ обласняется отталкивательной силой, которая сама, правда,

\*) Dynam Erkl, 1.

не ножеть быть далёе объясняена, но все таки даеть понятіе о дёйствующей причний и ся законахъ, по которынь ногуть быть изиёряемы степени сонротивленія въ наполненномъ пространстві.

Эта отталкивательная сила, разснатриваеная какъ сила распространенія матерія въ пространствъ, есть первоначальная упругость матерія, — первоначальная, нотому что она не зависитъ ин отъ какого другаго свойства матерія, а составляетъ ся существенное качество. Матерія напозняетъ пространство отталкивательной силой ослохъ своихъ частей, вслёдствіе чего она стренится заняжь все большее и большее пространство, такъ что въ наполненнонъ матеріей пространствъ не можетъ быть ви одного нункта, который не обладалъ бы откалкивательной силой, т. е. натерія не атомистичиа, а сплошев. \*)

Вслёдствіе же противорбчія съ своинъ прежникъ взглядонъ, по которому матерія состонть взъ монадъ, занимающихъ въ пространствѣ хатехатические пункты и обладающие отталкивательвыми силами, Кантъ приводить слёдующее соображение. Пусть А есть монада, Аа-радіусь сферы ся отталкивательной сили. "Если, говорить опъ, А сопротивляется тому, что стренится проникнуть въ а, то С (любой пунктъ нежду а н А) должно также сопротивлаться а и А: будь вначе, то они безпрепатственно ириближались бы другъ въ другу, слёдовательно А и а совпали бы въ пунктё С, т. е. пространство (занятое монадой) было бы проникнуто. Такняз образояз въ С должно быть нёчто, что сопротивляется проницанию А и а и, следовательно, отталкиваеть А, равно какъ отталкивается наъ самниъ. Такъ какъ отталкивание ость движение, то С есть нѣчто подвяжное въ пространствѣ слѣдовательно натерія". \*\*) Тоже самое можеть быть сказано про любой пункть нежду С в А и т. д., такъ что въ каждонъ вункте нанолненнаго пространства должна быть матерія. \*\*\*)

<sup>\*)</sup> Lehrs 4 Anm. 1, Lehrs 2 Bew u Zus 1.

<sup>\*\*)</sup> Lehrs, 4 Anm. 1.

<sup>\*\*\*)</sup> Чтобы впредь не возвращаться къ этому пункту разберенъ адісь де это доказательство. Канть во время сто хода подкіннль предволоженное и опровергаемое отталкиваніе какимь то другамь. Онь допускаеть, что пункть A отталкиваеть отъ себя «; а всл'ядь затімъ утверждаеть, что между ними должень быть пункть С, который отталкиваеть ихъ. По вёдь допущено, что A ножеть отталкиваеть отъ себя «, хотя бы между ними была пустота. Безъ этого сопротивления со стороны пункта , говорить Канть, « и А могать бы сближаться между собой. Отводь не моган бы, если тволько А обладаеть свособностью отталкивать отъ себя « на рязсионния,

Возможность существованія матерін требуеть кронѣ отталкивательной силы еще притягательную, такъ какъ безъ нея первая не можетъ ограничить сама себя и должна распространять натерію въ безконечность, вслѣдствіе чего каждый иункть пространства долженъ быть иустымъ и матеріи нигдѣ не окажется. Но одна притягательная сила, въ свою очередь, не можетъ образовать матеріи вслѣдствіе своего стремленія сжать ее въ одинъ пунктъ, такъ что обѣ эти силы одинаково необходимы для образованія матеріи и одинаково принадлежатъ къ ея сущности. \*)

Построивъ такняъ образояъ матерію какъ результатъ взаиходъйствія двухъ силъ, Кантъ делаетъ краткія указанія о способъ объяснения различия родовъ материи со стороны общихъ свойствъ тълъ, какъ то – плотности, сцепленія, эластичности и пр. Въ заключения же динамики онъ оцениваетъ выгоды динамической теоріи. Она даеть воображенію менье свободы, чемь корпускулярныя системы, которыя, отказываясь отъ силъ, должны предпологать пустое понятие абсолютной испроницаемости и прибъгать для объясненія явленій къ различію формы корпускуль, а также къ предположению пустыхъ пространствъ нежду ними, всявдствіе чего разнуздывается воображеніе. Пустое пространство Канть не считаеть невозможнымь, такъ что нельзя доказать его несуществованія, но за то можно доказать безполезность этого предположения, чъмъ оно и опровергается, а вибств съ нимъ и предположение какъ корпускулъ или атомовъ, такъ и произвольно прицисываемаго имъ разнообразія формъ. По мибнію Канта единственныма основаниема для гипотезы пустаго пространства служить неодинаковая плотность матеріи; но она легко объяснается тыть, что вслёдствіе различія въ стеценяхъ вапряженія отталкивательной силы въ специфически различныхъ родахъ натеріи одно и тоже ся количество, какъ подвижнаго въ пространствъ. пожетъ занимать различные объемы, при чемъ въсъ ея не изивнится, потому что притягательная сила зависить только отъ количества натеріи. Такинъ образонъ плотность вовсе не предполагаеть необходимости пустаго пространства. \*\*)

\*) Lehrs. 4 n 5.

\*\*) Allgemeine Anmerkung zur Dynamik.



Таково существенное содержавіе динаники. Въ остальнить двухъ частяхъ овъ занижается главныхъ образовъ движеніемъ. Въ механикѣ доказиваются слёдующія положенія. Количество натеріи, какъ подвижнаго въ пространствѣ, пожетъ быть узнано лишь изъ количества движенія. За тѣмъ, примѣнительно къ основоположеніямъ чистаго разума, возникающимъ изъ категоріи отношенія, слѣдуютъ три механическіе закона: 1) при всѣіъ изиѣненіяхъ количество натеріи остается постояннымъ; 2) законъ косности, изъ понятія которой Кантъ исключаетъ сопротивленіе перемѣнамъ состояній и сводитъ ее лишь на то, что всякая неремѣна въ матеріи требуетъ виѣшней причнин; 3) во всяконъ сообщенія движенія дѣйствіе и противодѣйствіе равны нежду собой.

Въ четвертой части подвергается паслёдованію нодальность явленій. Матерія есть подвижное, составляющее предметь оннта; въ послёднемъ матерія опредѣляется предникатомъ движенія, которое можеть бить связано съ своимъ субъектомъ какъ возможное, дѣйствительное и необходимое. Всякое прямолинейное движеніе матеріи, какъ неразличныое отъ обратнаго движенія энинрическаго пространства, составляеть только ся возможный предикатъ. Прямолинейное же движеніе матерія, не отнесенное къ натерія вит ел, т. е. абсолютно имслимое, невозможно, потому что движеніе всегда относительно. Криволинейное движеній, содержа въ себѣ безпрестанное возникновеніе новыхъ движеній, преднолагаетъ этимъ виѣшнія дѣйствующія сили, а онъ дѣйствуютъ только на тѣла, а не на пространства; слѣдовательно дѣйствительнымъ здѣсь оказывается движеніе тѣла, обратное же движеніе пространства составляеть только видимость и т. Д.

Построенная Кантонъ динажическая теорія натерін инѣла значеніе для системъ, возникшихъ на ночвѣ его критицияна. Она оказывала особенно сильное вліяніе до 50-хъ годовъ нинѣшняго столѣтія \*). Поэтому веська важно оцѣнить, на сколько она удовлетворяетъ критическимъ требованіямъ. Со сторони содержанія са отдѣльныхъ выводовъ эта оцѣнка будетъ произведена при анализѣ натеріи; здѣсь же им ограничнися лимь оцѣнкой And the state of the state

State of the second

<sup>\*)</sup> Въ 1854 и 1856 из Fichte's Zeitschrift были понъщены из защиту изкоторыхъ нущетовъ и даже общаго духа этой теорія статья тихте иладшаго и Георге.

ихъ доказаявости, а върнъе постановки важнъйшихъ изъ затрогиваемыхъ Кантомъ вопросовъ — насколько она удовлетворяетъ критическимъ требованіямъ.

Мы вполнѣ согласны, что для построенія того познанія, которое Канть назваль истафизикой природы, нужно примёнять апріорныя понятія къ эмпирическимъ, въ данномъ случаъ-къ натеріи. Но мы не понниаемъ, откуда и какъ возьмется оно. Если оно ложно или сомнительно, то и вст получаемые изъ него выводы тоже будуть сомвительными. Чтобы они имъли требуемую Кантоиъ аподиктическую достовърность, надо быть увъреннымъ въ правильности положеннаго въ вхъ основу понятія. А чёмъ гарантировано важизишее, а именно второе (динамическое) Кантовское опредъление натерии какъ наполняющаго пространство? Онъ его выставляеть безъ всякаго предварительного изслъдования и, основываясь ва немъ, строитъ понятие такой отталкивательной силы, которая, не нарушая сплошности тёла, дёйствуеть виёстё съ тёмъ, какъ и распирительная. Если матерія дъйствительно наполняеть пространство и если абсолютная непроницаемость невозможна, то онъ правъ. Ну а если элементы матеріи не наполняютъ пространства, а состоятъ изъ пунктовъ? Тогда ножетъ п не быть **м**ъста отталкивательно-расширительной силъ, а останется только отталкивательная, и матерія уже не можеть сохранить сплошности.

Кантъ вовсе не оправдываетъ своего опредѣленія, между тѣмъ мы можемъ подозрѣвать, что оно составлено подъ вліяніемъ догматизма. Начиная съ Декарта нодъ вліяніемъ его ученія о сущности матеріи она разсматривалась какъ наполняющее пространство; Декартъ даже отрицалъ существованіе послѣдняго отдѣльно отъ матеріи. Что же касается до самого Канта, то въ физической монадологіи онъ тоже заботится прежде всего о наполненім и говоритъ, что каждая монада своимъ отталкивательнымъ дѣйствіемъ наполняеть нѣкоторый объемъ пространства. Какъ будто сила есть нѣчто вещественное, чтобы наполнять пространство! Слово наполненіе означало здѣсь больше чѣмъ простой façon de parler: это видно уже изъ того, что Кантъ въ Меtaphysische Anfangsgründe развиваетъ понятіе наполняющей силы, доказывая, что ей долженъ обладать каждый лежащій между двумя монадами цунктъ. \*) Если же понятіе матеріи какъ наполняющаго

<sup>\*)</sup> Замѣтимъ, что въ физической монадологія Кантъ, говоря о способахъ объясненія различія плотностей, прямо высказывается, что не за чёмъ прибѣ-

пространство есть результать Декартовскаго вліянія, то предде чёмъ войти въ составъ новой философіи, оно еще должно бить провёрено.

Тоже самое нибеть ийсто и относительно поеснодного наполненія пространства илтеріей, или, что тоже, ся сплошности. Ес въ раціонализит всегда признавали сплошной. Чйит же Канть оправдываеть эту имсль въ сочиненія, претендующенъ на анодиктическую достовтриость? Онъ не отрицаеть возножности ин пустаго пространства ин атомовъ, а полагаеть, что его теорія даетъ меньше простору фантазіи; слъдовательно — ровно инчтих. А вдругъ та теорія, которая разнуздываеть фантазію, окажется болъе справедливой? Не ясно ли здъсь вліяніе прежде госнодствовавшихъ, питьвшихъ догнатическое происхожденіе инслей?

Не трудно подмѣтить его и въ отношеніяхъ Канта къ вопросу о непропицаемости. Не хуже либаго раціоналиста онъ бракусть абсолютную ненроняцаемость какъ qualitatem occultam, т. с. какъ нъчто пепонятное и необъяснимое изъ природи натерін. А развѣ завѣдоно извѣстно, что все ножеть бить объяснено и выведено more geometrico? А чѣхъ же лучие динамическая непроницаемосты? Она даеть понятіе о дъйствующей причинъ? Ну. а сана-то дъйствующая причина ночену такова, а не пная? Самъ Кантъ говоритъ, что она не ножетъ бить дальше объяснена. Слъдовательно она тоже qualitas occulta. Чтять же она лучше абсолютной непроницаемости? А видь ножеть бить-воть чень. Пока виделе сущность натерія въ протяженія, изъ нея логически вытекала вепроницаемость твль. Но Лейбинцъ; показаль путемь эмпяраческихь соображеній, что въ натерія надо признать что-то нное кроит протяжения и что се наде отличать отъ протяжения, хотя она все-таки непреривно ванов-.

rate de sonorde agenticas aponexyteore. Cum elementa quaelibet, quantumris diversae speciei, pari tamen volumine pollere constet e coroll, prop. praec. adesque pari spatio exacte repleto parem semper contineri elementorum numerum, hinc recte concluditur: corpora, si rel maxime a racui admistione discesseris et some spatium perfecte adimpletum sumstris, tamen sub coden volumine diversissimas massas continere posse, quippe elementis majori vel minori vi inertive praeditis. Prop. XI Coroll. II. texneps, cursas Kauta oznante use pequectementesse en gunannecesaro aronaza, succursa such aro neces a feetaphys. Anfangsgründe Be Pr. VII M. Ph. ronopurce, vro nonaza uaxourtea epasy mo recus en obsent, a ne Pr. XIII—vro alementu ofpasyere (in se) alactavectym cpezy 6035 apantere systems.



няеть пространство. \*) Тогда, естественно, возникаль вопрось что же такое непроницаемость? Остановиться на ея признанія какь факть раціонализмь не могь по своему духу и требоваль ея объясненія, т. е. указанія причины. Поэтому отдавалось предпочтеніе предь абсолютной непроницаемостью всему тому, что хотя бы кажущимся образомь отодвигало ся загадку. Къ этому присоединимь ученіе Лейбница, что протяженіе есть распространеніе матеріальности, откуда могло возникнуть понятіе расширительной силы.

Этихъ замътокъ достаточно, чтобы доказать, что нельзя успоконться на Кантовской работь и что посль нея вопросъ о иатеріи долженъ быть снова переработанъ, при чемъ въ основу изслѣдованія должно быть положено не то понятіе матерія, которое съ перваго взгляда намъ кажется наиболёс сираведливыяъ, а такое, воторое составлено на основания тщательнаго критическаго анализа всёхъ эмпирическихъ данныхъ о матеріи. Вѣдь это понятіе далско не просто: въ связи съ нимъ стоитъ масса другихъ, которыя вліяютъ на его содержаніс — внерція, сила, масса и т. д. Они затрогиваются и у Канта, и къ нимъ онъ относится совершенно также, какъ и къ матеріи, т. е. даетъ ихъ опредъления безъ всякаго предварительнаго анализа. Эта переработка вопроса еще тъхъ необходниъй, что у нашихъ совревенниковъ не трудно подибтить вліяніе тѣхъ же догнатическихъ метній. Мало ли кто отрицаетъ въ матеріи ту или другую сторону, называя ес qualitas occulta? Да не кажется ли

<sup>\*)</sup> Отожествление материи съ протяжениемъ опровергается . Тейбинцемъ слълующими соображеніями. 1) Протяженіе есть только абстракція; оно предволагаетъ субъектъ, который протягается (l. с. 692). Оно есть только распространеніе нікотораго качества; протяженіе въ тілі есть распространсніе его на-теріальности. 2) Если бы тіла иміли своєю сущностью протяженіе, то они были бы вполнѣ равводушны къ движению, которое должно было бы въ такомъ случаѣ объясняться чисто геометрически, именно въ случат встрачи двухъ тазъ результаль получался бы чрезъ геометрическое сложение двухъ движений, такъ что еслибъ одно тало было нокоющимся, то скорость движения оставалась бы врежияя. Въ зластвительности же этого не бываеть: движение твлъ твиъ более замедляется, чтить больше тело, которое вновь приведено въ движение, что составляетъ естественную внерцію таль и не можетъ быть объясняемо только изъ протяжения. Такияъ образонъ сопротивление, противодъйствие, инсраия суть факти, указывающие на существование въ материи чего-то большаго, чёмъ протяжение (l. с 112, 157.) 5) На тоже самое указываеть уже и непроницаемость тълъ или ихъ антитинія, на что картезіанци не обратили должнаго винианія. Пеобходимость протяжения для тыз доказываеть только то, что оно входить въ ихъ сущность или зависитъ отъ нея, но не то, что оно одно составляеть ее, какъ это дунази картезіанци. (l. c. 691.)



Для большинства невозможной имсль, что жатерія состоить няъ непротяженныхъ элементовъ? Единственно, что въ вопросё о натеріи составляетъ рёзкое отличіе современной мысли отъ Кантовской, это — увѣренность въ атохназмѣ. Но если посмотрѣть на дѣло построже, то на чемъ она основана? Какъ увидниъ \*) только на томъ, что съ атохистической точки зрѣнія всѣ явленія объясняются гораздо легое и проще, т. с. при ней меньше разнуздывается наша фантазія, слѣдовательно на томъ же самомъ, на чемъ и обратная увѣренность Канта.

Что касается до тъхъ инслителей, которые выступния вслёдъ за нимъ ему на смъщу, то или они въ своихъ систенахъ еще но успёли достаточно отдёлаться отъ догнатизна, какъ наприивръ – Гербартъ, и притомъ оказали сравнительно небольшое вліяніе на современире понвиапіе матерія, чтобы привлекать ихъ въ этотъ краткий обзоръ, или же они почти совстять но занимались вопросомъ о матерія, какъ напримъръ — Фихте, или же усвоявъ нѣкоторыя черты Кантовской точки зрѣнія (Шеллингъ н др.) старались вывесть ихъ а ргіогі, такъ что они отнюдь не ногли взябнить вліявшихъ еще на Канта воззрѣній. Что же касается до самихъ апріорныхъ выводовъ, то они дёлались посредствояъ предварительныхъ исвидерживающихъ критики предположений о вещахъ въ себъ \*\*), такъ что строились не снизу вверхъ, а сверху внизъ. По всему этому ихъ результати съ одной стороны не пибють пряхой связи съ содержаниемъ этой главы \*\*\*), а съ другой оказываются сомнительными. Обсуждению же современнаго положения вопроса посвящена вся эта книга. Въ виду всёхъ этихъ соображеній ин оканчиваенъ историческій обзоръ и приступаемъ къ указанной переработкъ вопроса о натерія.

\*) Bo II части. \*\*) Си. вризожение II. \*\*\*) Си. стр. 100,

## ГЛАВА V.

## Инерція и основные процессы внѣшней при-

Вопросъ объ основныхъ процессахъ вићшияго міра. Мићнія Маха, Тета и картезіаццевъ. Отвѣтъ Вундта. Связь вопроса съ понятіями причины и инерціи. Анализъ инерціи. Ея скязь съ попятіемъ причины. Мстафизическій анализъ условій реальности послѣдняго. Основныя и вторичныя причины виѣшией природы.

Когда мы приступаемъ къ изученію виѣшияго міра, то предъ нами неизбѣжно возникаетъ вопросъ—на чемъ именно мы должны сосредоточить свое вниманіе? Большинство (почти всѣ) современные натуралисты объясняютъ всѣ явленія природы какъ продукты частичныхъ в массовыхъ движеній матеріи. Насколько это сираведливо? Дѣйствительно ли мы должны изучать природу чрезъ изученіе движеній, или же можно съ большимъ успѣхомъ избрать какой либо другой путь? Да и виолиѣ ли вѣрно, что, наиримѣръ, тепловыя явленія производятся частичными движеніями? Вѣдь не всѣ физики согласны въ томъ, что основные процессы природы завидомо сводятся на движенія. Прислушаемся, напримѣръ, къ голосу пражскаго физика Маха: онъ по этому вопросу высказываетъ крайне любопытныя соображенія.

"Карно нашелъ: всякій разъ, когда теплота производитъ работу, при этомъ переходитъ извъстное количество теплоты съ высшаго уровня температуры на нисшій. Онъ предиолагалъ при этомъ, что количество теплоты остается постояннымъ" \*).

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Онъ предполагалъ, что теплота есть родъ перисомой матеріи и производить работу посредствомъ перехода наъ того мыста, гдъ она находится въ сгущенномъ состояния (у котла), въ то мисто, гдъ она относительно разжижена (папр. въ холодильникъ).

"Когда Клаузіусъ сопоставилъ положение Карно съ разнишленіями и опытани Майера, Джуля и др., то онъ нашелъ, что прибавка, — "количество теплоты остается постояннымъ" — должна быть уничтожена. Скоръй нужно говорить — исчезаетъ нъкоторое количество теплоты, пропорціональное произведенной работь".

""Количество воды остается при работв постоянныхъ, потону что она есть матерія".

", Количество теплоты изивняется, потому что она не есть матерія"".

"Эти оба положенія придутся по вкусу большинству естествоиспытателей. Однако они оба не нийють инкакого значенія и инчего не говорять. Мы сдълаемъ это яснымъ на слёдующенъ вопросѣ, который иногда предлагали инв пробудившіеся новички. Существуеть ли механическій эквиваленть электричества, подобно тому какъ существуетъ механическій эквивалентъ теплоты? Да и вѣть! Нѣтъ механическаго эквивалента электричества, подобнаго тому, который существуетъ относительно теплоты, потому что одно и тоже количество электричества можетъ инѣть различную способность работы, глядя по условіямъ при которыхъ оно является; но существуетъ механическій эквивалентъ электрическаго потенціала".

"Прибавияъ къ этому еще одинъ вопросъ. Существуетъ ли исханическій эквивалентъ воды? Эквивалента воды нѣтъ, по есть исханическій эквивалентъ вѣса воды, помноженинаго на высоту ся паденія".

"Если разряжается лейденская банка и ной этомъ производится работа, то мы не представляемъ себъ, что исчезаетъ иѣкоторое количество электричества, когда оно производитъ работу, а напротивъ—предполагаемъ, что оба электричества приходятъ въ другое положение, такъ какъ соединяются другъ съ другомъ равныя количества положительнаго и отрицательнаго электричества".

"Откуда же пропсходить это различие представлений при теилоть и при электричествь? Опо имъеть исключительно историческия основания, вполиъ условно и, что важнъе, ровно инчего не значить. Я позволю себъ обосновать это". \*)

<sup>\*)</sup> Mach. Die Geschicht und die Wurzel des Satzes von der Erhaltung der Arbeit. Vortrag gehalten in der. K. Böhm. Gesellschatt der Wissenschaften am 15 Nov. 1871. Prag. 1872 crp. 20 z czhz. Mu sponyczaens pascyzgeniz

- 136 -

тому что мы изивряемъ количество воды подобно электричеству иосредствомъ вѣсовъ \*). Но представимъ ссбѣ, что количествомъ воды будетъ называться ся способность къ работѣ, такъ что надо будетъ измѣрять его не вѣсами, а напримѣръ—иельницей; тогда это количество будетъ исчезать по мѣрѣ того, какъ производится работа. Но легко представить себѣ, что нѣкоторую катерію не столь удобно схватить какъ воду. Мы тогда не иогли бы ся пзиѣрять посредствомъ вѣсовъ, иежду тѣмъ какъ передъ нами остались бы другіе способы изиѣренія. О самомъ агентѣ мы ничего не знаемъ. Мы изиѣрясмъ какое либо дѣйствіе. А какое изъ нихъ им выберемъ, оказываетъ вліяніе на наши представленія объ этомъ агентѣ".

"Для теплоты случайно исторически установилась мёрой количества теплоты ея способность къ работь \*\*). Поэтому оно уменьшается, если производится работа. Но что теплота не есть матерія, отсюда слёдуетъ столь же мало какъ и обратное предположеніе".

"Если им поэтому удивляемся открытію, что теплота есть движеніе, то мы удивляемся чему то такому, что никогда не было открыто. Рёшительно все равпо и не имёсть ни малёйшаго научнаго значенія, мыслимь ли мы теплоту какъ матерію или нётъ" \*\*\*).

Итакъ по мнѣнію Маха нельзя доказать, что теплота есть движеніе. Сущность механической теорін теплоти, по его мнѣнію, состоитъ въ уравненіяхъ, которыя опредѣляютъ связь количества теплоты съ производимой имъ работой и обратно. А эти уравненія

\*\*\*) 1. с. Стр. 23 и савд.



Naxa, которыми онъ старается доказать, что понятіе о неизмѣнности количества электричества при совершении работы, возникло вслѣдствіе выбора той, а не другой мѣры для его измѣренія. Основная мысль этихъ разсужденій видна изъ послѣдующихъ соображеній.

<sup>\*)</sup> Мтрой количества электричества условнымъ образомъ взята величина взаямнаго отталкиванія однородно наэлектризонанныхъ твлъ, измърмемаго при помощи крутильныхъ вѣсовъ. При другой мѣрѣ не возникла бы идея сохращевія электричества.

<sup>\*\*)</sup> Вѣрнѣй было бы сказать, мѣрой количества теплоты была принята такая величина, которая случайно стоить нь связи съ ся способностью къ работѣ. Самое ионятіе количестваи теплоты возникло изъ разсмотрѣнія ся какъ пѣкоторой жидкости; сдиница же мѣры этого количества противъ всякаго ожиданія оказалась въ опредѣленной связи съ количествомъ производимой посредствомъ тепла работы.

будуть одинаково пригодны, разснатриваемъ ли им тенлоту какъ натерію пли какъ движеніе. Карно разснатриваль се какъ натерію, а работу теплоты уподоблязь работв падающей водяной нассы (разность техпературъ котла и холодильника уподоблялась высотв паденія); при таконъ взглядь, разуньется, тоже должна быть строго определения зависиность нежду работой и теннотой. При изслёдованіяхъ природы, говорить Махъ, все дёло сводится только къ знанію связи явленій. Все, что ин представляенъ себъ сзади явленій, существуеть только въ нашень уяв, имветь для насъ значение мнемоническаго приска или формулы, которая, будучи произвольной и не важной, легко ножеть быть пахвняска вивств съ уровнемъ нашей культури" \*). Сзади явленій обыкновенно хотять видёть везд'я частичныя двеженія; но не пойдетъ ла развитие пауки успътине, если им ограничнися связью непосредственно наблюдаемыхъ явленій, или же-такъ какъ задача физики состоить въ умъньи вычислять явленія- не лучше ли будеть, если им взаибнъ того, чтобы устанавливать вичислясчую связь явленій посредствояъ частичныхъ движеній, положимъ въ основу нашего знанія какой либо иной принцинъ?

Пвижение предиолагаеть двежущую причину — силу; ноэтому изучение движений есть изучение силь. Но въ настоящее время нъкоторые хотять захъвить понятіе силы понятісять энергія. Мы должны изучать не силы, а потому и пе двяженія, а перембны энергін. Поэтому, напримёръ, теплоту надо разсматривать не какъ движение, а какъ состояние энергия. Такъ именно утверждасть англійскій физикъ Теть, который считаеть энергію столь же реальной какъ и натерію, а понятіе силы считаеть фиктивнымъ и предлагаетъ его изгнать изъ употребленія \*\*). Какъ же намъ теперь быть — отъискивать зи повсюду состояния энергін, или же частичныя движенія, пли же взачёнь того в другаго ограничиваться только изученісять связи испосредственно наблюдаоныхъ явленій? Нашъ унъ неизбъяно склоняется въ пользудвиженій. Даже саму энергію мы понимаемъ обыбновенно носредствоиъ движенія. Энергія есть способность тела произвесть. работу; но работа ссть движсніе вопреки окружающихъ прецят-

\*) l. C. 25.

\*\*) Tait. Vorlesungen über einige neuere Fortschritte der Physik. Autorisirte deutsche Ausgabe von Wertheim. Braunschweig. 1877. crp. 16 n crig.

ствіямъ; поэтому энергія есть или дъйствительное движеніе или такое движеніе, которое должно возникнуть при извъстныхъ условіяхъ, и при томъ движеніе, измъренное со стороны возможной посредствомъ него работы. Оттого-мы и разсматриваемъ теплоту, какъ движеніе: опытъ свидътельствуетъ только о томъ, что она есть одна изъ формъ энергіи, а мы не удовлетворяемся этимъ, потому что саму то эпергію понимаемъ какъ движеніе. Но справедливо ли это? Тетъ увъраетъ, что энергія обладаетъ такой же объективной реальностью какъ и матерія \*). Но если мы понимаемъ энергію какъ оцёненное или измъренное извъстнымъ образомъ дъйствительное и возможное \*\*) движеніе, то уже не можетъ быть никакой рѣчи объ ся реальности: энергія оказывается только особой точкой зръмія на движеніе, а не чѣмъ-то такимъ, что существуетъ объективно—независимо отъ нашего ума.

Такимъ образомъ передъ нами три воззрѣнія на прпроду. Махъ предлагаетъ имѣть въ виду лишь связь непосредственно наблюдаемыхъ явленій. а всему остальному принисываетъ только вспомогательное или, если угодно, педагогическое значеніе. Тетъ повсюду видитъ только перенесеніе энергія или стремленіе къ ея перенесенію и приписываетъ ей объективную реальность. Наконецъ, до сихъ поръ еще господствуетъ введенный картезіанской философіей взглядъ, по которому всякое явленіе природы реально (а не только педагогически) обусловлено частичными движеніями. Какое же изъ этихъ воззрѣній соотвѣтствуетъ дѣйствительности? Какъ это узнать? Картезіанская философія доказывала свое предположеніе; но ся доказательство опиралось на мнимое знаніе сущности матеріи. Матерія есть не что иное какъ только про-

<sup>\*)</sup> Вотъ его слова. «Лишь въ течеціе носліднихъ и сравнительно немногихъ літъ стало общензвістнымъ, что ев природо» существусть нічто такое, что предъявляеть столь же сильное притязаніе на объективную реальность, какъ и матерія». 1. с. стр. 15. «Мы разсматриваемъ эпергію со стороны ся сохраненія, чтять уже однимъ выражается ся объективная реальность». 1. с. стр. 17. А въ одномъ изъ боліте новыхъ сочиненій онъ высказывается еще ясичій. «Опытомъ доказано, что энергія, подобно матеріи, неразрушаема и не созидаема для рукъ человіка. Значить она существуеть помимо машилъ чувсиють и разуми, хотя и нознается человікомъ лишь при ихъ носредстві». Свойства матеріи. Переводъ поль редакціей И. М. Стяченова. С.-Пстербургь. 18>7 стр. 4.

<sup>\*\*)</sup> Если камень летить кверху, то въ данный моменть его дъйствительное движение, измъренное со стороны козможной посредствонь него работы, составляетъ его кинстическую энергия; а то, подобнымъ же образомъ измъренное, движение, которое мощ бы получить камень, унавъ сейчасъ на землю, есть его нотенціальная энергія.

тяженная сущность; поэтому въ вибшнемъ мірв по можоть быть никакихъ явлевій крохъ персибиъ протяжснія; слёдовательно сдинственно возможными явлениям вив насъ оказываются только нассовыя и частичныя движенія. Вся сила этого вывода поконтся на знанів сущности натеріи. Но критическая философія, доказывая возножность знанія связи явленій, въ то же вреня требуеть особаго доказательства возможности знать скрытую за ними сущность вещей. А если им и допустанъ это относительно натеріи, то во всякоиз случав должны будеиз отличать ся сущность отв протяженія. Вопервыхъ, какъ справедливо указалъ Лейбницъ,протяжение требуетъ, чтобы существовалъ субъектъ протяженія: матерія протяженна, но не состонть только въ протяженін, а еще въ чемъ то; протяженіе есть только принадлежпость матеріи, но пе оня сама. Этоть аргументь сохраняеть свою силу и теперь: вёдь если им допускаемъ знаніе потусторонной сущности натерія, то этимъ самымъ выходимъ за предѣзы ніра явленій, а пространство и протяженіе есть прежде всего форна явленій; мы же допускаемъ въ матеріп что то еще сверхъ той формы, въ которой она намъ является. Во вторыхъ, если им вябств съ большинствояъ натуралистовъ признаемъ матерію состоящей изъ дискретныхъ, отделенныхъ другъ отъ друга нустыль пространствояъ частицъ, то этихъ самыхъ различениемъ пустаго протяжения отъ занятаго матеріей уже допустимъ отличіе натерія отъ протяжения. Такимъ образомъ соображения картезіанцевъ не въ состояние обосновать того положения, что всв явления природы сводатся въ концѣ концовъ на движенія. Естественно поэтому, что рано или поздно оно должно было подвергнуться сомявніяяв.

Какъ бы предчувствуя ихъ, Вундтъ уже давно пытался обосповать его лучшимъ образомъ и доказывалъ съ этой цёлью, что всё причины природы суть движущія причины или силы. Впервые онъ высказалъ свои соображенія въ сочиненія Die physikalischen Axiome und ihre Beziehung zum Causalprinzip\*), а потомъ въ Логикѣ \*\*). И тамъ и здёсь онъ исходитъ изъ понятія субстанція. Предметы опыта, разсуждаеть онъ, должны быть субстанціями, т. е. неизмикизющимися субъектани A NUMBER OF THE OWNER OWN

<sup>\*)</sup> Erlangen 1866 crp. 126.

<sup>\*\*)</sup> Logik I B. Stuttgart 1880. crp. 492.

совершающихся явленій. По его инѣнію, понятіе субстанція можетъ быть соединяемо только съ движеніемъ, потому что только при движенін субъектъ его остается непзиённымъ, при всякихъ же другихъ перемёнахъ (напримёръ при качественныхъ) онъ долженъ измёняться.

Махъ \*) возряжаетъ на эти соображения указаниемъ, что послёдователь элейской школы должень найти противорічіе съ понятіеять субстанція даже и въ движеніи: онъ долженъ счесть движеніе простой видимостью — именно матерія уничтожается въ данномъ мъстъ и возникаетъ въ сосъднемъ и т. д. А мы къ этому прибавияъ еще слъдующее обстоятельство. Коль скоро мы допускаемъ существование силъ, дъйствующихъ непосредственно на разстояния, какъ напримъръ – непосредственное всемірное таготёніе (а Вундть такъ и делаетъ), то этимъ самымъ им уже допустных существование перемёнь во самомо движущемся тёлё: къдь отъ перемъны въ разстояния изманяется и непосредственно дъйствующая сила, напримъръ-сила притяжения. Отсюда ясно, что если мы забраковываемъ всъ причины кромъ движущихъ вслёдствіе ихъ дёйствительнаго или только кажущагося противоръчія съ понятіемъ субстанціи, то съ такимъ же правомъ или же, наоборотъ, съ такой же ошибкой мы должны забраковать и сами движущія причины. Наоборотъ-коль скоро не смотря на указанныя протоворѣчія им все-таки допускаемъ существованіе дъйствительнаго, а не кажущагося движенія, т. е. допускаемъ сохранение неизмѣннаго субъекта во время движ снія, то почему не предположить этого и при другихъ явленіяхъ? Почему, напримъръ, не допустить, что при перемънъ цвъта или энергіи самъ то предметъ, которому принадлежитъ (а не составляетъ предмета) этотъ цвътъ или данная энергія, остается все-таки нензитенымъ \*\*)?

Въ логнкъ Вундта мы находимъ такой отвътъ на этотъ воиросъ. Субстанція можетъ быть доступной для нашего опыта только посредствомъ ся дъйствія на другія субстанція или на насъ самихъ; ся чувственныя качества суть ся дъйствія на насъ; слъдовательно свойствами самой субстанція остаются только ся

\*) l. с. стр. 26.

. **H** 

\*\*) Конечно-вийств съ Тетомъ придется считать энергію какой то таниственной сущностью. По что же ділать? Кто докажеть, что сущность явленій должна и можеть быть познан а насквозь?



положенія въ пространствё и движенія \*). Но коль скоро чувственныя свойства субстанцій суть ся двийствойя на нась, то слёдовательно кромё движущихъ причинъ въ ней существують еще какія то другія, что противорёчитъ доказываемому Вундтомъ положенію.

Въ Die physikalischen Axiome Вундтъ висказывается пъсколько иначе \*\*). Изъ опыта им узнаемъ о существованій неизмѣннаго субъекта явленій, а виѣстѣ съ тѣнъ замѣчаемъ, что при перемѣнѣ чувственныхъ качествъ измѣняется сама вещь. Это противорѣчіе не можетъ быть устранено тѣнъ предположеніемъ, что всѣ наши представленія о вещахъ составляютъ одну иншь видимость, сзади которой скрывается нѣчто непознаваемое: вѣдь о существованій чего-то пензмѣннаго им узнали изъ опыта, а теперь его же и признаенъ только кажущимся, а не дѣйствительнымъ.

Оставимъ въ сторонѣ кидающуюся въ глаза искусственность этого разсужденія: опытъ свидѣтельствуетъ о существованія чего то неизиѣннаго, но оно по временамъ оказывается изиѣняющинся; отсюда слѣдовало бы заключить, что нѣтъ ничего неизиѣннаго. Но понятіе субстанція въ дѣйствительности черпяется изъ опыта столь же нало, какъ и понятіе причины. Оба апріорнаго происхожденія. А въ такомъ случаѣ субстанція должна быть реализована въ опытѣ. Это вполиѣ справедливо, но отсюда нельзя вывесть никакого заключенія о характерѣ дѣйствующихъ въ природѣ причинъ: или понятіе субстанціи противорѣчыть всякой причинѣ, потому что всякая причина вноснть въ субстанцію нѣкоторую перемѣну, или же никакой изъ нихъ.

Поднятый нами вопросъ — о способахъ связи явленій, т. е. объ элементарныхъ процессахъ (а потому — причинахъ) природы — касается не понятія субстанцін, а понятія причины; субстанція же должна быть реализована при всякихъ элементарныхъ причинахъ. Поэтому мы должны анализовать понятіе причинной связи для того, чтобы узнать, каковы необходними условія эмпирическаго существованія причинной зависимости. Усло-

\*\*) l, c, 126,

24

אנאיל אירועלים לכ**נוניני<u>ר אירועלים אי</u>רועלים ביו אירועלים אירועלים אירועלים אירועלים אירועלים אירועלים אירועלים אי</del> אירועלים אירו** 

Ļ

<sup>\*)</sup> І. с. 492. Здёсь обнаруживается его догнатизнь: онъ разснатриваеть субстанцію какъ нѣчто завидомо отдёльное отъ нашнхъ ощущеній, нежду тичъ нока не доказана нознаваемость вещей въ себё субстанція есть только форма сознаванія нашихъ ощущеній.

вія, при которыхъ послёдняя получаетъ эмпирическую реальность, должны быть въ то же время п условіями, безъ которыхъ не погутъ возникать никакія перемёны въ мірё явленій. Такимъ образомъ мы узнаемъ, какимъ именно путемъ осуществляется смёна явленій, а слёдовательпо и то, въ чемъ именно состоитъ ихъ главная связь между собой. А такъ какъ при этомъ насъ интересуетъ знать, какую роль играютъ движенія, то мы предпошлемъ анализу понятія причинной связи общій (незанисимый отъ характера вызвавшихъ причинь) анализъ движеній. Этотъ анализъ долженъ имёть въ виду самые общіе законы движенія — законы, которымъ нодчинено непосредственно само движеніе, а не вызывающія его силы. Такимъ закономъ служитъ инерція, къ анализу которой мы теперь и приступию, а полученные отсюда выводы сопоставимъ съ результатами анализа повятій причины и дёйствія.

Покоющееся тело, предоставленное самому себь, вычно поковтся. Это ясно до такой степени, что по возбуждаеть ни малъйшаго сомнѣнія. Не столь очевидно, будеть ли постоянно двигаться тело, которое уже двигается: понятіе движенія такъ тесно связано съ понятіемъ производящей его причины, что сначала кажется будто бы тъло, удаленное отъ вліянія какой бы то ни было причины, должно не двигаться. Однако опыть убъждаеть насъ въ обратномъ: по мъръ того, какъ мы устраняемъ отъ тъла встрѣчаемыя препятствія, его состояніе приближлется къ равноибрному прямолинейному движенію. Все это и составляеть законь инерцін, который въ большинствъ случаевъ формулируютъ приблизительно въ слёдующемъ видё: всякое тёло, предоставленное сахому себь (т. е. пзолированное отъ взаимодъйствія съ другими тілахи), сохраняеть свое данное состояніе. Къ этому иногда прибавляють-до тёхъ поръ, пока на него не подъйствуеть внёшяяя причина, или — пока его не выведеть изъ этого состоянія какое нибудь другое тело и т. д. Мы намфрены определить законъ инерціи иначе, чёмъ это обыкновенно деластся, а пока обращаень внинание на то, что движение существуеть не только тогда, когда на его субъектъ дпиствуетъ сила, но и тогда, когда она уже прекратила свою дъятельность; другими слосами-движение нуждается въ движущей причинь только для своего возникновения, но разъ возникии, оно продолжается само собой.

Но когда продолжается — въ токъ ли только случав, если твло остается изолированных или же при всябихъ условіяхъ? Два эмпирически найденных закона дають отвъть - всегда. Всякая сила дъйствуетъ совершенно также на двигающееся тело. какъ и на покоющееся; а вызванныя различными силами двеженія слагаются нежду собой въ одно равнодвйствующее. Послёднее всегдя таково, что нив въ данное вреня достигается тоть же самый результать, какой быль бы достигнуть носредствояъ послѣдовательнаго осуществленія сложенныхъ движеній — каждаго въ теченіе такого же времени, въ которое совершалось сложенное изъ нвхъ движение. Наприятъръ — если какое нибудь тёло двигается въ горизонтальнояъ направления слёва направо съ такой скоростью, что втечение и секундъ оно должно пройти линію АВ, и въ точб' А получаеть еще вертикальное движение снизу вверхъ, всябдствие котораго оно въ такое же время (т. е. въ п секундъ) должно пройти линію АС, то оно посредствоиъ сложовшихся движеній достигнеть въ теченіе и секундъ такой точки D, въ которую оно пришло бы, находясь послёдовательно сначала и секундъ только въ горизонтальновъ движеніп (и достигнувъ черезъ это точки В), а нотонъ и же секундъ только въ вертикальновъ (вслёдствіе котораго пройдеть снизу вверхъ ВД=АС). Изо всего этого ин заключаенъ — будеть ли тело изолировано или подчинено действіянь другихь сняъ, каждое, разъ возбужденное, движение остается въ немъ навсегда: вёдь различныя его движенія не уничтожають другь друга, такъ чтобы при возбуждения новаго движения (АС) старов (АВ) исчезало и оставалось бы новое, но слагаются нежду codol.

Поэтому такія выраженія, какъ уничтоженіе, уменьшеніе, расходованіе и т. д. движенія, собственно говоря, не вёрны: движеніе, какъ показывають законы сложенія силь и движеній, есть такое состояніе, которое разъ возникши остается въ тёлё навсегда. Но оно можеть складываться съ противоположныть движеніемъ, а вслёдствіе этого общій ихъ результать будеть не тотъ, который быль би у каждаго въ отдёльности и ножеть даже дойти до нуля. Однако доходить онъ до нуля только потому, что каждое бившее движеніе не исчезаеть во время новаго действія силы, а слагается съ вновь возникающинъ. Отдёльныя движенія не уничтожаются, но ихъ равнодёйствующая ÷Ĭ

обращается въ нуль; а если им разсиатриваенъ движение вообще, не обращая внимания, находимъ ли им въ ненъ бывшия движения им итътъ, то им моженъ назвать возникновение равной нулю сумим движений ихъ уничтожениенъ; но отъ названия до истиннаго взгляда слишкомъ далеко. Такинъ образомъ законъ инерции им моженъ формулировать въ слёдующемъ видё — всякое движение для своего возникновсния нуждается въ дъйстви инъкоторой причины, которая никогда не сказывается въ изолированномъ тъла, но разъ возбужденное оно дълается въчнымъ достояниемъ тъла, никогда пе исчезая, но только слагаясь съ вновь возникающими движсниями.

Повидимому такое понятіе закона инерція съуживаетъ ея значеніе, такъ какъ мы совершенно не упоминаемъ ни объ инерція покоющагося тёла, ни о направленія, ни о скорости сохраняющагося движенія. Относительно покоя замѣтимъ во первыхъ, что онъ равенъ или нулю движенія или же суммѣ двухъ сохраняющихся противоположныхъ равныхъ движеній, такъ что наша формула охватываетъ и этотъ случай; во вторыхъ — нужно еще найти хотя бы одну дѣйствительно покоющуюся матеріальную частицу, такъ какъ то, что покоится относительно поверхности земли, двигается относительно ея оси, солнца и т. д.; слѣдовательно существенная черта закона инерція состоитъ не въ неизмѣнности покоя, такъ какъ это понятіе не самостоятельно, а въ неизмѣнности движенія, а потому прежде всего въ его неуничтожимости послѣ возбужденія.

Что же кясается до направленія и скорости сохранившихся движеній, то сомнёніе здёсь можеть происходить только оть того, что им не дасиь себё должнаго отчета въ первоначальномз значеніи слова движенія, въ самоиь понятіи движенія. Мы говоримь движеніе есть перемёна иёста. Но какая? Если тёло находится въ данномъ пунктё, а поточь внезапно окажется въ другомъ—это ли им имслимъ въ движеніи? Очевидно не это, а такую перемёну, при которой тёло постоянно удаляется изъ каждаго иёста своего нахожденія; удаленіе же должно инёть направленіе, которое обозначается прямой, проведенной отъ иёста нахожденія тёла. А коль скоро движеніе не исчезло съ прекращенісиъ дёйствія силы, а осталось, то оно осталось какъ удаленіе съ какой пибудь опредёленной скоростью и но опредёленной пряной; поэтому если им говоринъ—оно остается навсегда,

ľ

то этемъ санымъ высказываемъ, что оно остается янонно съ этой скоростью и съ этемъ направленіемъ.

Наконецъ — могуть захётять, что въ законт внерція нодразужёвается и высказывается еще, что движеніе ножеть быть возбуждено только извит. Для опроверженія этого взгляда им предлагаенъ читателю понскать хотя одно несонитенное эмпирическое подтвержденіе этой схоластической имсли. Если зенля притягиваетъ камень, то, можень быть, здёсь вовсе пъть примяженія, а только стремленіе по извёстныхъ законанъ одного тёла къ другому. Если одно тёло толкаетъ другое, то, можены быть, сами тёла изв себя возбуждаютъ при извёстныхъ разстояніяхъ удаляющія движенія, такъ что вит движущагося тёла находится не сама движущая причния, а лишь условія, при которыхъ она дѣйствуетъ.

Эти неизбѣжно безплодные понски джастентельно эмпириисскихъ основаній дадутъ читателю понать, что предположеніе о возникновеніи движенія только извив нужно лишь исключительно для того, чтобы положить непроходниую процасть нежду матеріальными и духовными явленіями. Возбуждается ли движеніе извив или извиутри, ны этого не знаемъ; но ны ноженъ разсматривать его такъ, какъ будто бы оно возбуждалось извив, и ради простоты считать вившина условія его возникновенія его причиной. Однако эта методологическая точка зрвнія не должна входить въ формулу реально дъйствущияго независимо отъ всякихъ методовъ закона инерціи.

Впроченъ им не придаенъ большаго значенія той или другой формулѣ закона пнерцін: важна не формула, а содержаніе. Наша формула имѣетъ, все-таки, нѣкоторыя нрепмущества предъ общепринятой. И прежде всего она указываетъ на существенную черту закона, которая въ общепринятыхъ формулахъ остается какъ то въ тѣни—именно движеніе нуждается въ силѣ только для своего возникновенія, но само существуетъ послѣ прекращенія ся диятельности. Сверхъ того наше пониманіе инерцін соотвѣтствуетъ дѣйствительному процессу образованія этого понятія: вѣдъ въ опытѣ им не наблюдаемъ инерціи изолированныхъ тѣлъ, потону что не въ состояніи ихъ изолировать отъ обоюдныхъ вліяній, а заключаемъ объ инерціи изъ сложенія движеній; слѣдовательно въ дѣйствительности им наблюдаемъ только то, что движеніе In the second sector if and the second

остается всегда и не изибняеть воспріничивости твла въ новниъ движеніямъ.

Во всяконъ случаћ, какъ бы кто ни понималъ и ни формупровалъ законъ внерціп (хотя бы даже къ нему и прибавляли, что движеніе очевидно возбуждается извнѣ), всѣ должны признать существеннымъ для него то, что движеніе только возникаетъ вслѣдствіе дѣйствія какой либо причины, а остается и послѣ прекращенія ея дѣятельности. Вотъ эта то черта движенія даетъ намъ указаніе на истинное пониманіе какъ закона причинности такъ и дѣйствующихъ въ матеріальномъ мірѣ причинъ. Для этого разсмотримъ отношенія закона инерціи къ закону причинности и прежде всего спросимъ себя, можно ли, какъ это пытались сдѣлать, вывесть законъ инерціи къв простое слѣдствіе закона причинности.

1

i

Ŧ

Обратнуъ сперва внимание на такие моменты въ понятия инерція, которые очевидно удовлетворяють этому требованію. \*) Изолированное покоющееся тьло никогда не придеть въ движеніе — это очевидно само собой, потому что предполагается отсутствіе причинъ движенія, а потому и отсутствіе дъйствій: вѣдь если тело и возбуждаеть движение изъ себя, то все-таки действующая при этояъ причина должна имъть иъкоторый подля начала своего дъйствія, а тьло водъ преднолагается изолированнымъ отъ всякихъ поводовъ; сабдовательно это выводино a priori изъ закона причинности. Равно выводино а priori и то, что если тело после действія силы двигалось некоторое вреня съ извѣстной скоростью въ извѣстномъ направле. нін, то оно, предполагая его опять таки изолированныхъ, будстъ всегда двигаться съ такой же скоростью и въ томъ же направленін, такъ какъ нёть никакихъ причинъ для перемёны того и другаго. Это все ножеть быть разснатриваено какъ слъдствіе а priori изъ закона причинности. Но вотъ чего никогда нельзя вывесть изъ послёдняго — будеть ли тело двигаться посль прекращенія деятельности действующей причины? Если да --- то, разунвется, по некоторой прямой и съ пекоторой скоростью (ведь инслиное понимо скорости и направления движение будеть пустымъ словомъ), а потому, пока не дъйствуетъ никакая причина,

<sup>\*)</sup> При этонъ мы можемъ разсматравать насрдію и по вышеупомлнутой, общепримятой формулъ.

оно останется такниъ — какъ есть. Но будета ли оно существовать хотя бы самое короткое время послё дёйствія возбудившей его причины? Вотъ это составляетъ особенное сравнительно съ другими явленіями свойство движенія, о чемъ им узнаемъ, кажется, только эминрически.

Действительно что наяъ говорить закопъ причинности? Всякое явление должно нить свою причину, другнин словаин-всякое явленіє есть диствіе какой либо причины. Но какое лийствіе, объ этомъ онъ молчить: служить ли въ данномъ случат дъйствіемъ то, что тіло сначала было въ одномъ місті, а потомъ перешло въ другое, или то, что оно двигается, другини слованито ли, что оно перенесено съ одного явстя на другое, или же то, что оно само миняета изстя, т. е. то, что оно пріобрёло такое ему самому принадлежащее состояние, всябдствие котораго опо не можетъ оставаться на одномъ и томъ же мбств, -- это то в нужно знать. Законъ причинности ниветь слишконъ общій характеръ, чтобы сдёлать изъ него такой выводъ: онъ отвлекастся отъ содержанія явленій. Движеніе, какъ удаленіе изъ даннаго мъста или, если желательно, какъ перемъна мъста, могло бы совершаться безъ всякаго нарушенія закона причинности только одновременно съ дъйствіемъ причины; если же оно происходить только послё него, то объ этомъ ножно знать лишь исключительно изъ опыта.

Конечно хожно безъ особеннаго труда унышленно построить такое опредъление закона причинности, чтоби изъ него логически вытекалъ законъ инерція. Но ножеть ли оно быть онравдано? Если им обратийся къ трактатанъ, въ которихъ даются опредбленія понятія причины, то найдемъ различныя объясненія, что именно надо понимать подъ словомъ причина. Такъ Шоненгауеръ, анализуя примъръ восиламененія тёлъ, говорить, что подъ причиной этого явленія надо понинать то цилое состояніе, въ которомъ соединяются всё необходяныя для воспланененія условія, т. е. 1) существованіе въ изследуемомъ теле сродства съ кислородомъ+2) соприкосновение того и другаго+3) достижение телонъ определенной температуры. Вотъ такая то сумма условій и составляеть, по Шопенгаусру, причину восплаженения вообще. Для каждаго же отдилинато случая ин ноженъ назвать причиной любое изъ явленій, приведшихъ къ накопленію этихъ условій, — любое изъ слагаемыхъ: такъ мы виравѣ обозначить

10\*

A Real of the second realization of

小手 吉子 いきこうもく い

причиной даннаго единичнаго воспланененія твла нагръваніе его посредствояъ зажигательнаго зеркала, или же - если зеркало было установлено соотвётственныхъ образомъ раньше, но солнце закрыто облаками, то причиной воспланения ны ноженъ счесть разогнавшій облака порывъ вѣтра и т. д. Но когда изслёдуемъ воспламенение вообще, то подъ причиной надо подразумъвать цвлое указанное состояліе. \*)

Милль въ виду того, что каждое явление обусловлено различными предшествующими, такъ что изъ числа послёднихъ каждое ножеть быть разсиатриваемо какъ причина даннаго явленія, а въ то же время каждое-отдѣльно взятое- не способно его вызвать, предлагаеть подъ причиной подразумёвать всю совокупность явленій, предшествующих данному и необходимыхъ для его вознибновения. Какъ справедливо замбчаетъ Вундтъ, \*\*) такое (какъ бы историческое) понимание причинной связи дълаетъ его не пригодению ни для научнаго ни для житейскаго употребленія: втаь если брать ост предшествующія и необходимыя для произведенія дъйствія явленія, то придется взять безконечные ряды условій, которыя сділяли съ одной стороны то, что, напримъръ, воспламеняемый предметь находится на итсть опыта (желаніе экспериментировать надъ нимъ, воспитаніе и образованіе экспериментатора, его рожденіе, питаніе и т. д.,) а съ другой создали условія воспланененія (движеніе земли, какъ условіе наступленія дня, состояніе погоды и неодинаковая плотность атмосферы, какъ условіе разгоняющаго облака вѣтра и т. д.). Самъ Вундтъ даетъ новое опредбление, называемое имъ феноменологическима. Подъ причиной надо подразумъвать только одно изъ условій возникновенія даннаго явленія, псиремънно предшествующее, и при томъ такое, которов даетъ отчетъ какъ въ свойствахъ тапъ и величинъ дъйствія. \*\*\*) Сообразно съ этниъ причиной паденія тіла съ высоты 10 футовь онъ считаеть не тяжесть, а предшествующее поднятіс на эту высоту. Тяжесть разсиатривается при этомъ какъ общее условіе всѣхъ подобныхъ явленій. Причина же каждаго отдёльнаго паденія есть предва-

 <sup>\*\*)</sup> Logik I. B. Stuttgart 1880 crp. 537.
\*\*\*) Logik I. B. 536—544 также Die physikalischen Axiome und ihre Bezice-hung zum Causalprincip. Erlangen 1886 crp. 88—107.



<sup>\*)</sup> Sämmtl, Werke I B. Leipzig 1887. Ueber die vierfache Wurzel des Satzes vom zureichenden Grunde § 20.

рительное подиятіе тёля: тяжесть существовала всегда, но тёло не падало до тёхъ поръ, пока не было приподнято; а высота поднятія даетъ отчетъ въ высотё и скорости падепія.

Этихъ примъровъ вполнъ достаточно, чтобы показать, на сколько разнообразны взгляды на причинную связь. А отсюда ясно, что если кто хочеть дать такое определение причины, изъ котораго логически вытекаль бы, какъ необходное следстве, законъ инерціи, тотъ долженъ сперва оправдать свое опредвленіе. А какъ это сдёлать? Каждое изъ упоянутыхъ опредёленій претендуеть быть истинныхъ, и каждое справедянво въ извёстныхъ предълахъ. Откуда же такое разнообразие инъний? На это отвѣтимъ другимъ вопросомъ: --- можно ли указать, что надо подразумъвать подъ причиной, не зная напередъ тъхъ способовъ, посредствояъ которыхъ неизбъяно должна реализоваться причинная связь? Разумъстся нътъ-способъ реализація причинной связи долженъ обусловлявать, гдъ именно лежитъ причина даннаго событія. Отсюда ясно — нельзя составить правильнаго понятія о причииной связи явленій, не зная предварительно тѣхъ принциновъ, на которыхъ она основана, другими словами --- не произведя предварительно метафизическаго изслёдованія закона причинности; а это то обстоятельство и упускается изъ виду при построенія опредѣленія реальной причины.

Къ этому метафизическому анализу причинности им теперь и приступниъ, такъ какъ изъ него обнаруживается все значение закона инерціи. Цёль его, какъ сказано, должна состоять въ точъ, чтобы опредёлить принципы, на которыхъ основана причинная зависимость всёхъ явленій природы, а для этого онъ долженъ дать намъ отвётъ па вопросъ: какимъ условіямъ должни бить подчинены всё явленія внёшней природы, чтобы въ нихъ могъ повсюду царствовать законъ причинности не самъ по себл, а для нашего знанія, т. е. такъ, чтобы им это могли вскрить? Прежде всего им должны опредёлить ту сферу явленій, въ которыхъ можетъ господствовать причинность для нашего знанія, т. е. гдѣ она можетъ заявить о себль эмпирически.

Со врсиенъ Юма, объяснявшаго происхожденіе самихъ понятій причины и дъйствія изъ привычки неразрывно соединять члены часто наблюдаемой послёдовательности явленій, \*) постепенно устаin the second second

÷

<sup>\*)</sup> Отсюда то часто и возника́етъ затрудненіе при построенія опреділеній причины: хотять, чтобы причина непреминно предшедствовала дійстейн; а если

новился взглядъ, что законъ причинности связываетъ между собой только временныя явленія, напримбръ-персмбны, а не покоющіеся или неизубняющіеся виды бытія. Разбирать-на сколько это воззрѣніе правильно пли ошибочно, будеть вполит безполезнымъ даломъ: не трудно впдёть, что если въ внёшнемъ опыть неизмённое бытіе и связано нежду собой причинной зависимостью, то ны все-таки не въ состояния ся вскрыть. Дъйствительно, если им предполагаемъ, что существование на землѣ золота есть причина существования на ней какой нибудь другой вещи, напримъръсеребря, то какъ мы убъдимся въ этомъ? Возможно, что существование золота действительно составляетъ причину существованія серебра; возхожно наоборотъ -- серебро обусловливаетъ золото; возможно, что они оба составляють действіе третьей причины; а наконецъ возможно, что между ними нътъ никавой зависимости, такъ что ихъ совитстное существование на одной и той же планеть обусловлено совпадениемъ на ней двухъ независпиыхъ рядовъ причинности. Во всёхъ этихъ случаяхъ и золото и серебро должны сосуществовать на земль, а поэтому мы не ихтехъ никаного основания подвесть ихъ сосуществование подъ одинъ случай преимущественно предъ другимъ. Отсюда ясно, что витри сферы однихъ вибшнихъ явленій эмпирическая реальность закона причинности должна быть ограничена лишь сферой временно возрикающихъ, измѣняющихся, а не нейзмѣнныхъ явленій (т. е. сферой того, что нѣмпы называютъ Vorgang, Geschehen, Ereigniss и чему по русски напболбе соотвётствуеть слово событіе). Такимъ образомъ подъ причиной и дъйствіемъ прежде всего (хотя и не-исключительно) должны быть понимаемы два события, А и В, такъ связанныя нежду собой, что вслёдствіе существования одного — А неизбъжно возникаеть другов — В.

Однако это опредѣленіе настолько абстрактно, что изъ него нельзя извлечь никакого результата: оно намъ говоритъ только то, что если есть событіе *A*, то должно быть и событіе *B*. Но какъ они должны отпоситься другъ къ другу во времени, т. е. возникать ли разомъ или же причина должна предшествовать своему дѣйствію? И тутъ то, повидимому, ны попадаемъ въ без-

1

S,

ĉ

ягленіе В сл'ядуеть за А пе вначе какь при существовалів условій У, то что считать причивой В—А ли, Ули, или же ихъ соединеніе? Между тімъ само объектированіе есть признаніе причины, которая существуеть одновременно съ ся дійствіємъ—знапісиъ объ объектируємомъ предметь.

выходное положение. Если причина возникаеть одновременно съ свониъ дъйствіемъ, то нътъ никакихъ перемънъ. Дъйствительно допустияъ, что событие, т. с. возникновение явления А есть причина событія В, В причния событія С, С причина D и т. д. Коль скоро дъйствіе возниклеть одновременно съ причиной, то при появления А одновременно появляется и В, съ никъ С, а съ С-Л и т. д. Такихъ образояъ каждый безконечный рядъ причинности осуществляется разома, и изть выкакихъ событій, такъ какъ они и состоять то въ замънв или пополнени явлений, составляющихъ содержание даннаго можента, повыми. Слёдовательно при этохъ предноложении отсутствуеть то условие, при которохъ законъ причинпости получаетъ энинрическую реальность. Если же событие А, которое должно быть приченой событія В, предшествуетъ ену, то А должно просуществовать нікоторое время прежде чъхъ возникиетъ В: въ противноиъ случав не будеть временной последовательности. При этокь А ножетъ оставаться во все это время нензибнению, по тогдя оно не можеть служить причиной В: въдь раньше А было, а В еще не было, гдѣ же причина тому, что А производить В только теперь, а не раньше? Ясно, что пли В явилось безъ всякой причины, пли же сверхъ А нужна еще другая возбуждающая его дъятельность причина, про которую поднимутся тъже самые вопросы. Ничего им не выиграемъ, если допустниъ, что А наивняется переходя черезъ состоянія А1, А2, А3, И т. д., И производить В, достигии только до извѣстнаго состоянія, которое означнять черезть А., Тогда истинной причиной событія В будеть не А вообще (такъ какъ оно составляеть только общее название или общее — обстрактное представление разныхъ состояній A1, A2, A3, и т. д.), а A, съ наступленіенъ котораго и возниклетъ событие В. Всябаствие этого повторяется прежнее противор'вчіе, потому что истивная причина (А,) существуеть одновременно съ дъйствіемъ В, такъ что никакія перемѣны не возможны. Что же касается до перемънъ, существующихъ въ событін А, то или онъ сами нуждаются въ производящихъ ихъ причинахъ, про которыя им повторяемъ тв же самые вопросы, нли же вопреки закону причинности онв должны происходить безъ причипъ. \*)

\*) Вундть и Шопенгауеръ тоже касаются вопроса о времени дійствія; первый даже развинаеть и содержащіяся здісь противорічія (только въ ниой

Digitized by Google

İ

ł

\*\*\*

1. R

-----

Сводя всё эти соображения вибств, им приходнив къ слъдующему противорвчію между понятіями причины и событія. Для того, чтобы каждое событие имело свою причину, безъ сушествованія которой оно не пожеть появиться, — необходимо. чтобы зъйство возникало одновременно съ своей причиной; по, какъ показано, тогда невозхожны никакія перечены въ явленіяхъ, т. е. невозможны событія. Слъдовательно для возможности повсюднаго соблюденія закона причинности требуется отсутствіе событій; но въ опыть то онъ и реализуется только въ событіяхъ. Возможность же перемёнъ или событій требуетъ ихъ безпричиннаго возникповения. Такимъ образомъ им поставлены въ необходимость или отказаться отъ закона причинности или утверждать, что нътъ викакихъ событій. Ни того ни другаго нельзя сдёлать: событія не только даны въ опыть, но еще необходимы въ немъ для реализаціи закона причинности; и причинность въ свою очередь должна быть соблюдаема въ опытъ.

Остается признать это протпворѣчіе и найти условіе, при которомъ все таки возможно какъ существовапіе событій такъ н ихъ подчиненіе закону причинности. А такое условіе должно необходимо быть слѣдующимъ: всякое дѣйствіе «озникасть вмѣстѣ съ своей причиной одновременно (вѣдь безъ этого нѣтъ причинностя), но, по крайней мѣрѣ, нѣкоторыя изъ причинъ должны въ качествѣ своихъ дѣйствій вызывать такія явленія, все содер-- жаніе (составъ) которыхъ состоитъ въ непрерывной однообразной

форић), но не решаетъ ихъ, ссилаясь на то, что плъ сиязи понятій нельзя делать никакихъ заключений объ аналогичномъ съ пей временномъ отношения соответственныхъ предметовъ. Какъ будто бы предъ нами действительно стоитъ иодобная задача! Совершенно наоборозъ-изь отношения понятий требуется закаючить о тіхь, хотя он и неаналогичныхъ съ нимъ, условіязъ, при которыхъ они могуть быть осуществлены въ опыть. Всладъ за такимъ разборомъ Вундтъ предлагаеть свое фскомекологическое понимание и, по примеру Шоненгауера, относятельно времени действія повторяєть Арнстотелевскія соображенія, что всякая переміна должна занимать нікоторый промежутокъ времени. И Вундть и Шопенгауеръ-оба упускають изъ виду, что, поставивъ причинное событие премоде его дійствія, они этимъ упраздняють его причинность, какъ въ томъ случат, когда первое мъняется, такъ и въ томъ, когда оно остастся неизмъннымъ. Ск. Wundt. Log. 1 B. стр. 536—542. Die physikal. Ax 79—101 Schopenbauer 1. с. 42 и 94. Другими же авторами, какъ указываетъ Вундть (Logik ibid.), часто вопросъ phшается въ томъ смыслі, что допускается два рода причинъ: одит изъ нихъ возникають одновременно съ своими дластвіями, другія предшествують посліднимь. По только не опредаляется при этомъ, въ чемъ состоитъ неизбъжная разница тёхъ и другихъ; а отсвда возникаютъ такіе споры - существуетъ ли причина при толчки одновременно съ дийствіенъ или раньше ero, (Wundt Logik ibid.)

Digitized by Google

перемлия, такъ что подобное явленіе требуеть причины только для своего возникновенія, а потомъ продолжается саво собой, хотя вызвавшая его причина уже прекратила свою диятельность. Такое явление им находяих даннымъ въ опыть въ движение по внерцін. Пока не существуеть ни одного подобнаго явленія, то законъ причипности по недостатку событій остается энширически не реализованныхъ. Но какъ скоро есть хоть одно явление, все содержание котораго состоить въ непрерывной однообразной \*) переябиб, то вопреки одновременности возникновенія дъйствій съ ихъ причинами неизбъжно устанавливаются ряди собитий. Уже само это явление вноснть пережину въ содержание каждаго момента времени, а черезъ это ещо изявняеть условія, при которыхъ действуетъ каждая пречена, такъ что въ каждый данный моменть ся действіе будеть внымъ, чемъ прежде. Сворхъ того пе невозможенъ и тоть случай, что дъйствія причним будутъ постоянно одинаковыми, но -- оставаясь послѣ прекращенія дъятельности вызвавшаго ихъ акта данной причины, будуть сунипроваться нежду собой. Такниъ образонъ во всяконъ случаъ содержание каждаго можентя времени будеть отличаться вакь оть предшествующаго такъ и отъ послѣдующаго.

Все это особенно ясно видно въ примѣненія къ движенію по инерція, составляющему, какъ сказапо, явленіе, содержаніе котораго состоптъ въ непрерывномъ прямолинейномъ удаленія твая изъ того мѣста, въ которомъ оно находится въ данный моменть; т. е. въ однообразной перемѣнѣ мѣста. Не трудно убвдиться, что если бы не было пперція, то движеніе было бы невозножно. Впрочемъ спѣшимъ оговориться — безъ инерція движеніе было бы возможно въ смыслѣ видимости, т. е. въ одномъ мѣстѣ уничтожалась бы матерія, а въ сосѣднемъ возникало бы точь въ точь такое же са количество: при такомъ процессѣ натерія должна казаться намъ передвигающимися, между тѣмъ какъ образующая ихъ матерія въ дѣйствительности не передвигается виѣстѣ съ волной, а только колеблется около одного и того же иѣсть. Подобное кажущееся движеніе возможно п безъ закона инерціи; 1

.

<sup>\*)</sup> Въ однообрязной — такъ какъ яначе для неремънъ состоянія этого явлемія нонадобятся новыя врачнач, такъ что еще не будеть существовать условія реализація врачнимости.

по мы имбемъ въ виду не это движение, а такое, при которомъ послудовательно находится въ разныхъ мустахъ одна и та же (а не различная) матерія. Для возможности такого движенія необходимо, чтобы оно было подчинено закону внерція \*). Это само собой очевидно, если им предполагаемъ, что движение возникаетъ вслёдствіе висшияго толчка: въ этонъ случат уже въ санонъ предиоложении объ условиять его возникновения сказано, что оно должно существовать посль действія возбудившей его силы. Но дъйствительное движение при отсутствии инерции невозможно и при такъ называеныхъ непосредственныхъ дъйствіяхъ на разстояния, къ числу которыхъ въ большинствъ случаевъ причисляютъ сплу всемірнаго тяготёнія, хотя такія дёйствія непрерывны. Дёйствительно допустихъ сначала, что каждый актъ такого дъйствія отдѣленъ отъ сосѣдняго безконечно малымъ промежуткомъ времени. А для того, чтобы эти дискретные акты не потеряли своей реальности, допустниъ, что они продолжаются не игновение-не нуль времени, а нёкоторый такой же безконечно малый промежутокъ времени — т, въ течение котораго каждый актъ дъйствия способень передвигать вёкоторый матеріальный пункть; но вслёдъ за срекращенісях этого действія вслёдствіе отсутствія инерціи прекращается и вызванное имъ передвижение, такъ что послъднее существуеть лить въ теченіе того времени, въ продолженіе котораго действуеть соответственный акть силы. Для того, чтобы этотъ приблизительно вфрици случай принялъ характеръ дъйствительности, приравниваемъ величину времени т нулю: тогда эти акты съ одной стороны становятся меновенными, а съ другойслёдують другь за другомъ безъ всякаго промежутка времени, т. с. действие силы становится, какъ оно и должно быть, непреридныма. Но коль скоро передвижение, вызванное первымъ актомъ дтиствія силы продолжается (при отсутствія внерція) только въ течение промежутка времени-т, а послъднее въ дъйствительности равпо нулю, то слёдовательно движеніе продолжается только нуль времени, т. с. вовсе не существуетъ. А если не возникаетъ движение отъ дъйствия того акта сплы, ко-

<sup>\*)</sup> Для возможности кажущагося движенія все таки необходимъ заковъ, аналогычный съ закономъ инерціи, потому что, какъ ми виділи, нначе не будетъ никакихъ переміль. По этому закопу должно быть подчинено не само кажущееся движеніс, а то янлепіе, которое лежитъ въ его основіт—производить его; для возможности же дійствительнаго движенія должно быть нодчинено закону йнерція оно само.

торый долженъ дѣйствовать па разстоянія, занятонъ въ настоящій моментъ нашниъ матеріальнымъ пунктонъ, то не послёдуетъ движенія и отъ другихъ актовъ, дѣйствующихъ на иныхъ (въ случаѣ непосредственнаго всемірнаго тяготѣнія—па меньшихъ) разстояніяхъ, потому что тѣло не достигнетъ до тѣхъ пунктовъ, на которыхъ они дѣйствуютъ. Итакъ при отсутствіи инерціи движеніе вообще не возможно \*).

\*) Два замѣчанія по поводу этого вивода.

1) Повидимому ему противорічнть движеніе вопреки пренятствіянь (навримірь вопреки тяжести), которсе продолжается лишь во время дійствія сили, а иотому совершается какъ бы безь номощи инерціи. Однако это явленіе сложнос, и происходить пменно вслідствіе инерціи: каждое итновеніе им возбуждаень въ тілі новое лвиженіе, которое осталось бы въ немь навсегда, если би не било преиятствій, в которое расходуется на ихъ преодолініе, расходуется въ пишеука::анномь смыслі, т. е. слагается съ противоволожными, непрерывно возбуждаемыми движеніями; наприміръ-ври польсих движенія кверху слагаются съ тіми движеніями; наприміръ-ври польсих движенія кверху слагаются съ тіми движеніями книзу, которыя пепрерывно возбуждаются тяжестью. Вслідствіе этого движенія и продолжается лишь до тіхъ морь, нова дійствуеть сила, т. е. нока испрерывно возбуждаются повыя движенія кверху. Но відь само расходованіе движенія происходить вслідствіе сложенія остаємиста посі дійствія силы, т. е. нодчименных имерціи: безъ нея подъемъ кверху биль би невозможень.

2) Пашъ высодъ необходимости инерціи, какъ условія возможности движенія, повплимому почти тожественъ съ темъ, который дълетъ .lorue. (Си. Meta-physik. Leipzig 1884 стр. 312. Kosmologie § 163 и Grundzüge der Naturphilosophie Leipzig 1882. § 10); но между ними сатаующее разлачие. Лотце интается суглать подобное заключение независимо от метафизического анализа причинности, т. с. независимо отъ общихъ условій, котория ділають возножной реализацію этого закона, и основиваеть свое разсужденіе на слідующихь сообра-женіяхь. Десспособность всякой причины поконтся на извістныхь условіяхь; а если бы движение не продолжалось въ силу инерции, то такъ какъ уже ири самомъ возникновения его имъ измъняются тъ условія, котория его визывають, то оно и не могло бы возникнуть: «не имъй значенія законъ плерин, то иричина И вообще не могла бы произвесть никакого диствія, такъ какъ въ тоть самый момениь, когда она сдълала бы лишь мину-вызвать дъйствительное начало своего дайствія, она бы изманила окружающія условія (Umstande), на во-торыхъ основывается ся дайствующая сила». (Gr. d. Nat. § 10). На эти соображенія можно отвѣтить слѣдующимъ: коль скоро съ наступленіемъ дѣйствія наизняется деспособность причины, то и прекрасно, такъ какъ этимъ создаются событія и слёдовательно реализуется законъ причинности; даже и движение становится возможнымъ, потому что въ моменть своего возникновенія оно будеть подхватываемо и снова возбуждаемо вовыми условіями и т. д. Но въ топъ то и дело, что если неть викакого аналогическаго съ инерціей закова, то невозможны никакія переміны ни въ самилъ причиналъ ни въ ихъ дійствіяхъ. Оба вывода цовидимому основываются на томъ, что при отсутствие инерція визинасное какой либо силой движение должно быть столь же исновенных, какъ и условіс, при которомъ дайствуеть вызывающая его снла. Но въ дайствительности-.Тотце эту вполна достаточную посылку заманиль другой, пменно-есля движение возникаеть, то тотчась же ятияются визывающія его условія, — а отсюда завлючасть, что оно не возникаеть, между тімъ все діло въ томъ, что оно не можеть возникнуть какъ разъ всятдствіе ненозможности подобной переніни въ условіяхъ своего происхожденія. Основывалсь на своей посылкъ Іотце вынуждается

Не трудно видёть, что этоть выводъ составляеть частный случай (именно примѣненіе къ движенію) ранѣе доказанпаго общаго метафизическаго положенія, по которому невозможно никакое событіе, если не существуеть ничего аналогичнаго съ инерціей: всякое событіе должно состоять въ перемѣнѣ явленій, а перемѣна при господствѣ закона причивности можеть быть вызвана только наступленіемъ дѣятельности новыхъ причинъ, что въ данномъ случаѣ оказывается невозможнымъ. Событія возможны только при существованіи такихъ дѣйствій, все содержаніе которыхъ состоитъ въ непрерывной однообразной перемѣнѣ, при чемъ по закону причинности это явленіе должно возникать въ моментъ дѣятельности возбуждающей его причины.

Если нётъ инерціи, то действіе силы ограничивается только иередвижениемъ тъля, къ ксторому послъднее относится вполнъ безучастно: тело передвигаемо, но не иместь движения, какъ своего собственнаго, только одному ему принадлежащаго состоянія. Другими словами при отсутствін инерціи содержаніе дъйствія заключается не въ тояъ состоянія, всяфдствіе котораго тъло меняетъ свои места, а въ самомъ процесси перенесенія его съ ибста на ибсто. Отъ того-то и зависвла невозможность движенія: если діятельность силы должна ограничиваться однияъ лешь игновеніемъ, какъ это должно быть при толчкѣ, вли же, какъ при дъйствіяхъ на разстоянія, однимъ лишь пунктомъ, то перенесение вслъдствие отсутствия для него времени и ибста оказывается невозможнымъ. Но не то будетъ, если содержание дъйствія силы будеть состояніема движснія: получивь подъ влія. нісять силы новое состояніе, тьло должно всегда удаляться наъ явста своего вахожденія. Если это состояніе было возбуждено толчкомъ, то, пока тело изолировано отъ всёхъ другихъ вліявій, оно (состояніе) остается неизябнимув. Если же твло находится водъ вліяніемъ такъ называемыхъ дъйствій на разстоянін, наприятръ — всемірнаго тяготънія (при этомъ нътъ никакой нужды, чтобы оно было дъйствительно таинственнымъ взаимодъйствісяъ тълъ чрезъ пустоту – пусть оно вызывлется непрерывными толч-

прилти къ неліпому выводу. Дісспособность причнны поконтся на окружающихъ ее условіяхъ и исчезаеть съ ихъ переициой. А коль скоро движеніе не можеть возникнуть вслідствіе того, что условія дісспособности причины изийнаются, какъ только послідняя сділаеть инну начала своего дійствія, то отвуда же берется то движеніе, которов *поддерживається* инсрціей? Поъ ничего-возникасть безъ причины?

ками междущланетной среды), то, получивъ движение и перейдя вслёдствие иего въ другое мёсто, оно этичъ самниъ дёлаетъ возможнымъ для дёйствующей здёсь силы произвесть новое дёйствие, которое безъ иперціи осталось бы навсегда только одной лишь пустой возможностью. Такимъ то путемъ и возникаютъ безпрестанно новыя движенія.

Возвращаясь же къ вопросу объ апріорномъ выводъ янерція изъ закона причинности, им теперь ясно виднив, что всв они должны быть неудачными: сама пнерція служить темъ условіень, при которомъ движущаяся причина становится реальной. т. с. производить действія; поэтому инерція и не ножеть бить логическияъ слъдствіемъ причинности. Хотя инерцію и кожно виводить a priori, по не какъ слидствие, а какъ условие реальности закона причинности. Но и при этомъ надо не упускать наъ виду, что аналогичный съ инерціей законъ вообще пеобходинъ для реализація причинности, законъ же инерція движенія необходинъ для его реализаціи посредствохъ движущихъ причнит; слёдовательно выводъ инерція будеть дъйствительно апріорнымъ только въ томъ случат, если им докаженъ а priori, т. с. исходя изъ условій нашего сознанія, невозхожность послёдняго безя двиствительныхь (а не только кахущехся) деижений. А до тёхъ поръ, пока это не сдѣлано, внерція, понимаемая въ смыслѣ сохраненія движенія послѣ дѣйствія силы, остается энпирически данныхъ законохъ, в всё попытки вывесть ее a priori должны основываться на предположенияхъ о сущности натерии, какъ это и дълали Декартъ, Лейбницъ и другіе. Но какъ им докаженъ, наприятьръ, Декартовскій взглядъ на натерію? Иля онъ будеть произвольныхъ пли основанъ на опытъ, такъ что въ концъ концовъ на послёднекъ основано я знаніе пнерція движенія.

Итакъ им узнали, что для реальности нонятій причини и дъйствія требуется, чтобы послъднее возникало одновременно съ первой, но при этонъ необходимо, чтобы, хотя у одной изъ всъхъ существующихъ причинъ, дъйствіе управлялось закононъ аналогичнымъ съ инерціей, т. е., чтобы содержаніе дъйствія состояло въ нѣкоторой однообразной перенѣнѣ. Но такъ какъ въ натеріальныхъ явленіяхъ подобный законъ, какъ указываетъ опитъ, управляетъ только движеніями, то отсю да слёдуетъ, что всякая иеремѣна и событіе совершаются не нначе какъ при помощи движенія. Пусть на ряду съ движущими причинами, или силами, существують какія угодно другія причины; — ям не въ состоянія узнать ни ихъ вліянія на природу, ни даже ихъ существованія, коль скоро нать движущихъ причинъ, потому что будутъ отсутствовать событія, т. е. будеть отсутствовать то условіе, единственно при которомъ причина можетъ стать эмпирически познаваемой. Слёдовательно во преджлахо нашихо экспериментово всь безъ исключенія явленія природи — физическія, химическія, біологическія и т. д. — совершиются посредствомъ доижений; а потому при изучении ихъ необходимо имъть въ виду обусловловающія пхъ двоженія. Нельзя ограничиться техь, чтобы, какъ думаеть Махъ, изучать только связь непосредственно наблюдаемыхъ явлений: это значитъ изучать явленія только съ внъшней стороны, умышленно отръзать отъ нихъ ихъ главибищую часть; существенный элементъ сябны и связи явленій составляеть двяженіе, потому что бозъ него не было бы эмпирически данной связи явлений — безъ него она осталась бы наяъ недоступной. Пусть Тетъ считаетъ энергію какой то таннственной сущностью и объясняеть вст явления какъ перепесение или стремление къ перенесению энергия. Во всякомъ случав знаніе этихъ перенесеній можеть быть получено но вначо какъ путехъ пзучения движений; въдь сами перемъны въ состоянияхъ энергія существують только потому, что возникають каждое мгновеніе новыя движенія. Задача физическихъ наукъ состоитъ въ тояъ, чтобы ухёть вычислять явленія. Конечно вычисленія хожно производить в нри похощи фиктивной теоріи вли же такой, которая охвативаеть только виблиною сторону явленій (напримъръсвязь явленій св энергіси); но тоть, кто хочеть получить реальное и притояъ несоянічное, т. с. философское знаніе, долженъ пепреятно нитть въ виду двожения, благодаря которымъ совершается силия явленій. Поэтому изученіе внышней природы должно быть направлено прежде всего на движенія, и вст понятія о природь — какъ напримъръ — сила, энергія и т. д. должны быть разъясняемы не иначе какъ посредствомъ двименія.

The second

j

Въ заключение укажемъ какъ возможна и что значитъ неизмѣнная послѣдовательность событій. Смѣна явленій возможна еслѣдствіе того, что каждое изъ нихъ есть продуктъ комплекса движеній; такимъ образомъ съ перемѣной послѣднихъ мѣняются и явленія. А въ движеніи каждый предшествующій моментъ опре-

Digitized by Google

дъляетъ послёдующій; отъ того и сибна явленій должна бить подчинена строгой закономърности, такъ что при извъстныхъ условіяхъ У за даннымъ явленіемъ А можеть посл'ядовать только явление В. Всв явления въ концъ концовъ зависять отв частичныхъ движеній; ноэтому им должны представлять себв процессъ возникновенія явленія В слёдующимъ образомъ. Сумна частичныхъ движеній, которяя вслёдствіе нашей психо-физической организація представляются нами какъ явленію У, соединяется съ сучною движений, представляеной нами какъ явление А, п изъ этого соединения возникаеть сумия движений, которая по условіямъ нашей исихофизической организацій представляется нами какъ явление В. Сано собой понятно, что замъна условий У носредствоиъ Х или же замъна А посредствоиъ Z, равняясь заибиб слагаемыхъ между собой движеній, должны дать другіе результаты. Отсюдя исно, что всякое событіе для своего возникновенія нуждается — 1) въ сосуществованія нісколькихъ конилексовъ движеній, 2) въ ихъ присоединенія другъ другу, т. е. въ приведсній ихъ въ такое взаимоотношеніе, при которомъ должно наступить взаниодъйствіе ихъ двежущихъ сель и сложеніе прежде бывшихъ п вновь пріобрѣтаехыхъ движеній, и 3) въ наступления санаго акта взаимодъйствія и сложенія. Никакое событие не можетъ возникнуть въ отсутстви хотя бы одного изъ этихъ условій. Благодаря второму изъ нихъ каждое событіе можетъ возникнуть не ранье опредъленнаго момента, именно не ранбе наступленія взавмодбиствія нежду различными движеніями; само же взаимодфиствіе существующихъ движеній и установление ихъ новыхъ фориъ требуетъ нѣкотораго пронежутка времени; такъ – напримъръ, извъстныя частицы должны столкнуться нежду собой, потомъ съ другами и т. д.; вслёдствіе этого всѣ фазы событія совершаются не мгновенно, а послѣдовательно. Изо всего этого следуеть, что баждое событие зависить оть нискольких предшествующих условій, безь воторыхъ оно не можетъ возникнуть и наступление которыхъ неизбъжно вызываетъ его, такъ что къ этой связи ин-должны снова примѣнить понятіс причинной зависимости.

Но такъ какъ при этомъ является множественность необходимыхъ условій, то понятно возникаетъ и неопредёленность, какое изъ нихъ надо считать причиной даннаго событія В. Собственно говоря—оно порождается всими предтествующими

условіяни, т. е. съ одной стороны сосуществованіенъ У н А, а съ другой наступленіемъ ихъ взаниодъйствія. Но коль скоро ны инбень въ виду оцвнить значение какого либо отдильнаю изъ этихъ условій, напримъръ А, то должны предполагать другія уже существующими; а тогда этой самой нашей произвольной точкой зрпнія мы сами ставияъ явленіе В въ причинную зависимость отъ А. Эту же точку зрѣнія ны пожемъ примънить н къ явленію У пли бъ наступленію взапиодъйствія нежду А н У н т. д.; н тогда мы подведемъ н эти условія подъ понятія причины В. Однимъ словомъ понятія причины и дъйствія реализованы независимо отъ нашего произвола въ силахъ и движеніяхъ; но такъ какъ каждый моментъ какъ отдѣльнаго движенія такъ и ихъ комплексовъ зависитъ отъ предшедствующихъ моментовъ вспяз остальныхъ движеній, то и между соотвѣтсвенными событиями устанавливается подобная же зависимость, которая вполнѣ сходна съ причинной связью. Но выборъ отдѣльныхъ элементовъ этой связи для изслѣдованія зависимости . нежду вими опредбляется исключительно нашими наибреніями; поэтому, разсматривая какое либо явление какъ дъйствие, ин ноженъ понятіе причины примѣнить къ любому изъ необходимыхъ для его существованія ўсловій; наоборотъ — разсматривая явленіе А какъ причину и предлагая существующими условія У, ин ножень разсиатривать какъ дъйствіе А въкоторыя стороны событія В. При разнообразія какъ существующихъ явленій, такъ и разныхъ сторонъ съ которыхъ им ихъ поженъ разспатривать, разумбется, логически невозможно опредблить разъ навсегда, что именно при подобномъ употреблении закона причинности должно быть разсматриваемо какъ причина. Но это нисколько не ибшаеть наяз примёнять этоть законь при изученія и обсужденія связи событій: вёдь въ каждонъ отдёльнонъ случаѣ намъ извѣстно, что именно иы хотимъ узнать. Отъ того то и происходить такое странное на первый взглядъ обстоятельство. что въ то время, какъ составители логическихъ трактатовъ не могутъ столковаться между собой, что надо подразумѣвать подъ причиной, весь міръ безъ всякихъ затрудненій приненяеть это понятіе санынъ плодотворнымъ образонъ какъ въ обыденной жизни такъ и въ наукъ.

## ГЛАВА VI.

# Критика ложныхъ понятій, связанныхъ съ понятіемъ массы.

. Мивмая vis inertiae. Масса. Фикція переливанія двяженія. Связь съ пей механизма в отожествленія масси съ количествонъ натерія. Фикція двяженія какъ свли.

Кантъ, Лейбищъ, Вольфъ и др., а изъ болѣе новыхъ инсателей Секки, Моръ и др. уноминають не о законв инерціи, но о силѣ инерція (vis inertiae) иля косности (Trägheitskraft). Нѣкоторые приписывають ей противодействе ири переходе тела только изъ покоя въ движение; а другие же разсиятривають се какъ противодъйствіе вообще перемънамъ состояній, какъ бы нежелание ихъ перемънъ, въчто аналогичное съ лънью или равнодушіень къ движенію. Послёдніе, разунбется, оказываются более послёдовательными, потому что если противодёйствіе состонть въ требованія силы для перехода въ движеніе или жо въ вліянія покоющагося тёла на сталкпвающееся съ нимъ двежущееся, то это же самое замёчается и при всякомъ другомъ переходё-наъ движенія въ покой и изъ одного движенія въ другое. Если такая сила действительно существуеть, то она представляеть для нась драгоцънную находку. Инерція (въ симслё закона, а не силы) должна быть необходинымъ слёдствіемъ существованія этой силы: вёдь если тёло сопротивляется силь, стремящейся вывесть его изъ даннаго состоянія, то оно тёмъ самымъ сохраняеть его; поэтону каждое свободное состояніе тіла должно всегда сохраняться. А витеть съ твиз легко рашлется и обойденный нами вопросъ-

11

силы, дъйствующія на тыло, витшнія ли для него: тыло сопротивляется пріобрътенію новыхъ состояній; отсюда ясно, что оно вниуждается къ нимъ только извит какой либо силой, большей чтить его сонротивленіе, или противодтиствіе.

Но въ дъйствительности иътъ ни одного тъла, которое представляло бы непреодолимое данной силой сопротивление, и наоборотъ натъ ни одной сили, которая была бы недостаточной лля сообщенія нъкотораго движенія любому, хотя бы очень больпону труу. Иногда наяъ кажется, что трио не получаетъ движенія всябаствіе незначительности прихбняехой силы; но это происходить только ота того, что движение для насъ незахвтно. Если же ны примемъ во випмание всю совокупность условий, при которыхъ оно возникаетъ, и выведенъ отсюда законъ, указывающій, какъ въ зависимости отъ дъйствующей силы измъняется скорость возникающаго движенія, то увидияъ, что послёдняя ни при какой силъ не обращается въ нуль. Отсюда ясно, что жатерія не сопротивляется перемѣнамъ своихъ состояній: въ противнояъ случать ни одно тело не хогло бы быть сдвинуто съ своего мъста до тъхъ поръ, нока дъйствующая на него сила не превыситъ его сопротивления, т. е. противодъйствия.

То, что подало поводъ предполагать въ телахъ сопротивляющуюся силу, есть насса. Что же такое насса? Обсуждан данныя опыта современная физика выводить следующее заключение, котораго им пока не будемъ провърять, такъ какъ займенся только анализомъ связанныхъ съ нимъ попятій: скорость, пріобрѣтасная каждынь тёлонь, зависнть не только оть действующей на него силы, по и отъ пего самого. Если им выберенъ какое либо тёло и будемъ сравнивать при одной и той же действующей снят съ его скоростью скорости встхъ другихъ, то для каждаго тіла получится особое постоянное число, которое называется нассой этого тѣла. Масса въ неханическойъ синслѣ есть энинрически находимый постоянный коэфиціенть, который указываеть, во сколько разъ при одной и той же силь ускорение даннаго твла исньше нли больше ускорения другаго определеннаго тела, насса котораго принимается за единицу. То свойство матеріи, которое обусловливаетъ существование этого коэфициента, тоже называется нассой, и ны удержниъ это название.

По поводу нассы въ послѣдненъ (физико-философскомъ синслѣ слова) возинкаютъ нѣкоторыя ложныя воззрѣнія и понятія, критикой которыхъ им и займенся здёсь. Догнатическій унъ вообще не выноснть загадокъ, и даже въ точныхъ начкахъ. каковы -- неханика в фезика, не довольствуется знанісив одинахь лешь неязвёстно какимъ путемъ возникающихъ законовъ, а торопится какъ можно скорви объяснить ихъ, при ченъ почти всегда выказываеть наклонность переноснть способы, которыми совершаются явленія одного родя, на явленія, сущность которназ не только неизвъстна, по которыя даны какъ несоизяврения съ первыми. Такимъ путемъ возникають всё основныя понятія: первоначальный всточникъ нашего знанія — ны сани; то, что ны наблюдаень въ себъ, персносниъ на внъшною природу - одухотворяенъ ес. Такъ вменно образуенъ ны понятія сили и сопротивления. Если им хотниъ сдвинуть съ ивста канень, то должны вызвать въ себъ взвъстное мускульное напряжение; то же саное происходить и при остановкъ движущагося тыя. Но одновреженно съ этимъ мы испытываемъ и другой родъ ощущенія, крояв мускульнаго папряженія: внёшній предметь, какъ будто-бы, давить на наши руки. Это давление им разснатриваенъ какъ его сопротивление, которое преодолъвается напряженіемъ нашихъ мускуловъ; послёднее же разсматривается какъ сила. Чрезъ это создается взглядъ, будто бы въ твлахъ происходить борьба съ нашими усиліями и совершаются процессы, аналогичные съ тъян, которые испытываемъ вы саям. Слёдовательно им персносимъ ихъ изъ нашей внутренней жизни въ явленія, совершенно съ ней различныя. Съ другой стороны ни часто овеществляемъ явленія, и вслёдствіе этого разнымъ понятіямъ подсовывается несоотвътственное и ровно ни на ченъ не основанное значеніе, а отсюда возникають цвлыя теорія, которыя повидимому вполнё правильны, но нежду тёмъ онё пронитаны полобной ошибкой.

Такимъ путемъ создается одинъ изъ ложныхъ взглядовъ па отношеніе матерія къ двяженію, который проникаеть съ одной стороны всю теорію вещественнаго атонизма, а съ другой неханизма (отрицаніе силъ на разстоянія, вродѣ притяженія и т. д., и объясненіе ихъ взанмными ударами частицъ). Впроченъ сейчасъ им не намѣрены углубляться въ подробную критику этихъ двухъ теорій, а ограничичся лишь указаніемъ, какъ одинъ изъ изглядовъ на движеніе отражиется на пониманіи нассы, а вслёдствіе этого стоитъ нь связи съ вещественнымъ атоинзнонъ и

11\*

Когда им отръшинся отъ одухотворенія натерін. механизмомъ. то понятие сопротовления, мысламое нами въ vis inertiae, превращается въ понятіе нассы. Но намъ крайне желательно объяснить, какъ и почему одно тело подъ вліяніемъ данной силы пріобрѣтаеть такую то скорость, а другое. вдвое меньшую. И воть создается фикція перехода и распредъленія движенія. Hanp**n**ивръ, какъ им разсуждаемъ при опытахъ съ атвудовой нашиной? На послѣдней приводятся въ движение два равные груза, состоящіе обыкновенно взъ одинаковыхъ исталлическихъ кружковъ, прикладываемыхъ другъ къ другу; движущей силой служить высь привыска къ одному изъ этихъ грузовъ, при чемъ сань привёсокъ причисляется къ движнимы тёламъ, потому что онъ приводитъ въ движение какъ самого себя, такъ и ихъ. Заибчая, что одинъ и тотъ же привъсокъ, т. е. одинъ и тотъ же въсъ, другими словами таже самая сила приводитъ разныя количества кружковъ (а витстъ съ тъпъ и саного себя) не въ одинаковое движение, им тотчасъ же ставииъ вопросъ — "почему такъ"? Самая первая попытка объяспенія, которая намъ приходить въ голову, состоить въ томъ, чтобы разсматривать натерію аналогично съ самими нами, принисывать ей что-то въ родъ нежеланія, сопротивленія и т. д. Но приведенныя выше соображенія ділають предположеніе сопротивленія нелітныхь \*); нежду тѣнъ предъ нами неотступно стоптъ вопросъ "почену". Мы снова находимся и на осповании зависимости скорости отъ числя кружковъ, т. е. отъ объема движущихся тёль утверждаемъ, что эти явленія совершаются самымъ простымъ способомъ: въсъ привъска сообщаетъ ему извъстное движение, которое переходить на подталкиваемые них пружки и распредъляется поровну по всей движущейся натерін; чёмъ больше послёдней. тъяъ ведлените движение, какъ это и оправдывается опытомъ. Отсюда то, что ны назвали нассой (въ спыслѣ свойства), есть не что вное какъ количество или объемъ матеріи; скорость дви-

<sup>\*)</sup> При уменьшения тренія движеніе вызывается самомалійшимъ привіскомъ. Означая его величний чрезъ p, ускореніе свободно надающаго тіла черезъ g, а величний каждаго приводниаго въ движеніе привіскомъ p груза черезъ P, изъ опыта узнаенъ — ихъ общее ускореніе =  $\frac{pg}{2P}$  (ссли пренебрегать тяжестью нити), что при всякомъ консчномъ значенія P и p больше вуля.

женія при равенстві прочихъ условій обратно пропорціональна количеству натерін.

Двожение переходить, да еще не все разонъ, а частяни: вёдь привёсокъ и самъ продолжаеть двигаться, только не съ такой скоростью, какъ при свободновъ падевін, такъ что только часть его движения перешла, а другая осталась въ пенъ. Сверхъ того движение распреднаяется. Кабъ же ны ныслияъ движеніе, коль скоро принисываемъ ему возможность переходить изъ одного теля въ другое и распределяться въ разныхъ количествахъ матерія? Какъ нѣчто веществелное, какъ-ваприявръжидкость, которая безъ сосуда, безъ твердой оболочки не ножетъ остать за въ равновѣсів, а въ сообщающихся сосудахъ нереливается изъ одного въ другой, послѣ чего распредёляется на равномъ уровнъ на днъ каждаго изъ нихъ; поэтому движепіе всегда припадлежить телахь, безь нихь невозможно, но нереходить изъ одного въ другое и распредъляется въ каждонъ изъ инхъ въ зависимости отъ количества натеріи. Но движеніе не есть вещество, а его состояніе, которое можеть только быть или не быть въ тёлё, но не переходить изъ одного тёля въ другое; къ тому же разъ возникшее движение остяется въ тълъ навсегда и слагается съ обратными движеніями, такъ что очевидно --- не переходить съ одного тѣла на другое. Поэтому выражение "переходъ движения" есть только образное название (а не объяснение) для обозначения явления, состоящаго въ тонъ, что каждое изъ двухъ сталкивающихся твлъ пріобрётаетъ новое движение, которое слагается съ бывшихъ райте, при ченъ оба вновь возникшія движенія инбють относительно другь друга противоположныя направления. Такъ если тело А нагнало и толкнуло В, то первое послё этого двигается недленные чёнь прежде, а второе скоръй; слъдовательно къ бывшинъ у нихъ движеніямъ приложились новыя, другъ другу обратныя.

Конечно никто не созняется, что онъ понинаетъ слова "переходъ движенія" въ буквальномъ смыслѣ; да и правда, никто, никогда не допускаетъ перехода движенія чрезъ пустоту, а всегда чрезъ соприкасающіяся поверхности, что для авторовъ теорій механизма кажется само собой понятнымъ. Но разъ что исреходъ чрезъ соприкасающіеся пункты двухъ тѣлъ считается понятнымъ, то, очевидно, при этомъ мыслится что то похожее на дѣйствительное переливаніе движенія изъ одного или съ од-

ного тела на другое, такъ что движеніе до известной стецени овеществляется — считается за какую то невесоную жидкость, сосудовъ для которой служить тело, а соприкасающіяся поверхности играютъ роль крановъ. Но главный пунктъ указаннаго разсужденія касается различія въ скоростяхъ, что объясняется распредњлениемъ даннаго количества движения на большее количество натерів. Въ этонъ случат нашъ унъ склоненъ принимать слово распредѣленіе въ буквальномъ смыслѣ, что мы можехъ захътить изъ обласнений этого факта различными мыслителяхи. Разумъется, они не признавали въ грубомъ видъ, что двежение, такъ сказать, разсыпается на отдѣльныя части; но это воззрѣніе столь естественно для нашего ума, что оно невольно кладетъ отнечатокъ на всв наши мысли и вынуждаетъ отожествлять такія понятія, тожество которыхъ еще недостаточно обосновано — именно массу и матерію, какъ протяженный субстрать.

Такъ Декартъ утверждаетъ, что всякая часть натерін получая движение извит должна неизмино сохранять его, а при встрвчв съ другияъ телояъ или передавать эту часть своего движенія или получать отъ него, глядя по тому гдѣ больше движенія; а изябряется оно произведенісяъ массы, по Декарту — количества самой матеріи, т. е. протяженной сущности, на скорость \*). У Ньютона сквозить такое же воззрѣніе. Въ сахоль началь своихъ Principia овъ даетъ два слъдующихъ опредъленія, которыя снабжаетъ примъчаніями къ нимъ: 1) количество матерін измъряется разомъ чрезъ ся плотность и объемъ; 2) количество движенія изябряется разонь чрезъ скорость и количество натерін. Въ примъчаніи къ первому опредъленію онъ говорить, что будетъ называть количество матерія, измъренное указаннымъ способонъ, нассой или телонъ, и пояспяетъ при этонъ, что вдвое болёе плотный снёгъ въ двойномъ объемѣ составляетъ четверное количество и т. д. Въ примъчаніи же ко второму определению говорится, что движение будеть двойнымъ въ двойнояъ тълъ при равныхъ скоростяхъ и четвернымъ въ двойномъ твлв съ двойной скоростью. Основание же для такого взгляда указывается въ тояъ, что двеженіе целаго есть сумма дейже-

\*) См. выше стр. 106.

ній отдильныхъ частей. Таквиъ образовъ признается, что движевіе раздѣляется на движенія отдёльныхъ частей, и изиёряется поэтову сумной ихъ \*).

Было бы безконечной работой выслёжнвать, какъ слову распредъление придается значение не простаго уподобления одного явленія другому, а объясненія его. Замѣтимъ только, что тоть кто утверждаетъ, будто бы явленія, сопровождающія толчовъ, болбе повятны чёмъ дёйствія на разстояній, тёмъ самынь высказывается, что законъ нассы объясняется величиной натеріи. (вёдь поэтоку инёнію нёть ничего кроий катерія и движеніяни отталкиваній, ни силь вообще и т. д.); а потому движеніе разсматривается распредъляющимся. Наконецъ въ склонности унаразснатривать двожение расиределяющинся — всякий ножеть убедиться изъ самонаблюдения. Наклонность къ повсюдному овеществленію- къ катеріализаціи столь же сильна, какъ и обративакъ поесюдному одухотворенію, т. е. къ перенесенію на внѣшнюю природу такихъ черть, которыя принадлежать внутреннену ніру. Въ сущности овъ одинаковы, такъ какъ объ дъйствують въ тояъ синслѣ, что вынуждаютъ пасъ переносить понятія, заняствованныя изъ одного рода явленій, на другой — несонзивриный съ первымъ. Къ тому же понятіе распредъленія движенія настолько наглядно, что отъ него какъ то трудно отказаться: вибсто нецонятной зависимости движения отъ какого то неизвестнаго свойства, опредъляющаго коэфиціенть нассы, скорость ставится въ зависимость отъ самой матеріи: больше ся - медленнъй движение, меньше - скоръй. Да и опытъ самъ подталкиваеть на такое представление. Стоять прибавить къ движущейся вощи въкоторый грузъ, скорость ся значительно уменьшается. Не ясно-ли, что движение распредблилось на всю материю и ослабъло чрезъ это въ каждояъ отдъльнояъ пунктъ? Наоборотъ --сообщимъ ей движение, когда къ пей уже прибавленъ грузъ и удалинъ его во вреня движенія (на столько осторожно, чтоби не зацёнить ся), она сохранить свою скорость; почену такъ? Потому что движение уже раньше распредблилось- на всю натерию, и, когда им отделяемъ часть последной, то уносниъ виесте съ ней только одну приходящуюся на ся долю часть скорости, а

<sup>\*)</sup> CH. H34. Wolfers'a. Newton's Mathematische Principien. Berlin. 1872. crp. 21.

остальная сохраняется, какъ была. Какъ же нослѣ этого не объяснять замедленія движенія распредѣленіемъ его на большее количество матерія? Однако это невозможно. Распредѣлепіе предиолагаетъ переходъ— переливаніе движенія (правда — не изъ тѣла въ тѣло, но изъ одной части его въ другую), и что им сказали про переходъ перваго рода, то самое повторяемъ и здѣсь: движеніе не вещество, а вѣчно сохраняющееся состояніе вещества; поэтому оно не можетъ растекаться по тѣлу, а должно или быть въ немъ или не быть, такъ что представленіе распредѣленія движенія есть фикція, весьма удобная, потому что выводы изъ нея согласуются съ дѣйствительностью, но все-таки фикція.

Но не легко отдёлаться отъ тайнаго вліянія разъ составившагося убъжденія въ ся реальности. Чтобы облегчить себв это, сдълемъ яснымъ, къ чему оно обязываетъ насъ: въдь еще не велика бъда въ самомъ употреблении, фиктивнаго представления какъ бы реальнаго, если его примѣненіе ограничивается только тьяь, что исходя изъ него мы предругадываемъ явленія прямаго оныта; гораздо опасние увиренность въ тихъ слидствияхъ, которыя вытекають изъ реальности, невольно принисываемой этой фикціи, и которыя больше ровно ничаять не могуть быть оправдани. Такіе выводы будуть казаться намъ достовфрении, оправданными опытомъ и т. д., а между темъ, если они не имъютъ другихъ основаній, они должны быть признаны столь же фиктивными, какъ и обосновывающее ихъ понятіе. Къ чену же обязываетъ насъ этотъ взглядъ? Если движение распредѣляется какъ иѣчто вещественное по частяяъ матерін, то масса тела должна быть самой матеріей: вёдь движеніе ослабяваетъ въ зависимости отъ того коэфиціента, который мы вазвали массой; теперь же мы предиоложили, что оно ослабъваетъ вслъдствіе распредъленія на извъстное количество матерія; поэтому коэфиціснтъ, именуемый ияссой, есть коэфиціенть относительнаго количества матеріи. Изъ указаній на Декарта и Ньютона видно, что они, дёйствительно, приходили къ такому заключению. Да чего лучше? Во многихъ руководствахъ во физикъ, тотчасъ вслъдъ за словами, что масса есть только коэфиціентъ (число) сравнительныхъ скоростей, находится предупреждение о томъ, чтобы не слёдовать за взглядани многихъ физиковъ, которые отожествляють нассу съ коли-

The second s

чествонъ натерін \*). Если насса не отожествляется прямо съ количествонъ натерін, то считается по крайней изрѣ пропорціональной съ ней. Такъ висказывается въ этонъ симслѣ въ концѣ § 3 своей аналитической исханики Дюгамель \*\*). Но такъ какъ матерію им изивряенъ лишь сравнительно — принявъ произвольную часть ся за единицу, нассу также сравнительно — чрезъ сравненіе скоростей, то эта пропорціональность ничѣнъ не отличается отъ тожества.

Есть ли какія вибудь эмпирическія основанія для отожествленія массы и матеріи или по крайней итръ для признанія ихъ пропорціональности? Нъть и быть не ножеть. Ведь нанъ неизвъстно, что такое насса и что такое натерія сана по себъ; ны еще только стараеися узнать это путенъ догадокъ. Но какой же взглядъ на ватерію должны вы постронть, если отожествляемъ ее съ нассой? Сано отожествление возникаеть изъ представленія распредёлснія, распространенія движенія по натерія въ связя съ убилью его въ каждонъ отдельнонъ несте. Этотъ взглядъ неизбѣжно предполагаеть, что сама матерія протяженна, потому что вначе понятіе распредѣленія, или растсканія движенія теряеть все свое значеніе. Итакъ матерія должна быть протяженныма субстратова; количество ся есть не что вное, какъ ся объемъ, и отъ распределения движения на больший или исньшій объемъ зависить скорость тела. Таковъ выводъ, въ которому им обязательно должны придтя. Сопоставляя же его съ данными опыта, мы находемъ, что скорости не всегда завясять оть объема тела. Принимая же въ разсчеть, что нри равсиствъ движеній, получленыхъ отъ одной силы, въся разныхъ тълъ оказываются всегда одинаковыми, а въ тоже время нъкоторыя тела несомнённо визють внутри пустые промежутки, ны приходнять къ заключению, что им интенъ предъ собой одинаковыя количества одного и того же протяженнаго субстрата, но не одинаково расположенныя. Онъ раздъленъ на частицы, которыя въ деревѣ не столь густо сближены между собой, какъ въ свинцѣ. Такимъ путемъ у насъ возникаетъ теорія вещественнаго атомизна, по которой всякое тело состонть изъ совокупности

<sup>\*\*)</sup> Duhamel. Analytische Mechanik. Deutsch von Schlömilch B I.



A Contraction of the second second

NON TRANSPORT

<sup>\*)</sup> Haup. y Wüllner'a. Experimental. physik I. B. 3 Aufl. Leipzig, 1870. crp. 50.

не одинаково расположенныхъ сплошныхъ вещественныхъ частицъ; оть объемя каждой изъ нихъ зависять ся насса (коэфиціенть скоростей) и въсъ, такъ что всё оне однородны и отличаются другъ отъ друга только величиной да формой. Будутъ ли онъ аблемыми или недблимыми - это все равно, такъ какъ для насъ теперь важны не эти подробности, а одна лишь протяженность частицъ. Послёдняя же для насъ обязательна, коль своро понятію распредфленія движенія им придаемъ не только фиктивное, но реальное значение, т. е. если мы отожествляемъ нассу съ натеріей или, что тоже, дѣласмъ всличину нассы пропорціональной объему матерін.

Мы видбли, что распредбление движения должно ихбть только значение удобной фикции. Отсюда им делаемъ следующее заключеніе: если даже допустить справедливость теоріи вещественнаго атомизиа, то пропорціональность объема атомовъ съ вѣсомъ и ихъ нассой будетъ столь же фиктивна, какъ и распредъление движенія. В'єдь никакого другаго діла съ объемонъ атомовъ мы не можсиъ имъть: химія, правда, говоритъ объ атомныхъ объемахъ, но подъ этихъ нужно подразумъвать сферу дъйствій силъ атомовъ \*). Попытки Томсона опредѣлить величины атомовъ сводятся къ опредълению максимальнаго разстояния между ними \*\*). А разъ что объемъ атомовъ не будетъ играть ника кой роли, то само протяжение ихъ становится сомнительнымъ. · и мы можемъ (но конечно еще не должны) приписывать протяженіе однимъ лишь тёлямъ, образусмымъ взаимодъйствіями при-. тягательныхъ и отталкивательныхъ силъ, а атомы — субъекты этихъ силъ-сдълать непротяженными.

Въ тесной связи съ уверенностью въ протяженности натеріяльнаго субстрата стоить сомибніе въ существованія силь двиствующихъ на разстояніи: если благодаря нашей наклонности къ овеществленію сопровождяющія толчокъ тель явленія кажутся намъ понятными, а всякое дъйствіе на разстояніи остается чёмъ то таинственнымъ, такъ какъ здъсь одно тъло не переливаетъ своего движенія въ другос, а возбуждаеть его заново да еще чрезъ пустоту, то отчего бы не признать этихъ дъйствій только

And the second second states and a second 
<sup>\*)</sup> Основи химія Д. Мендельева. С.-Петербургь, 1877. стр. 854. \*\*) Tait. Vorlesungen über cinige neuere Fortschritte der Physik. Autorisirte deutsche Ausgabe, Braunschweig. 1877 crp. 250 n. cata.

кажущениел, а въ дёйствительности совершающинися путенъ толчка? Вёдь тогда все понятно и управляется одникъ принципомъ: скорость зависитъ отъ количества матеріи; движеніе возбуждается и измёняется переливаніемъ его чрезъ сонрикасающіяся точки; общая сумия его должна оставаться нензиённой и т. д. Однимъ словомъ им узнаемъ весь неханизиъ нрироди; останется только разсматривать, какъ онъ дёйствуетъ въ каждонъ отдёльномъ случаѣ. Разъ что подъ вліяніемъ стремленія къ понятности им реализовали фикцію переливанія движенія, то естественно, что им не остановинся на этомъ и поствраенся все сдёлать нонятнымъ.

Но распредёленіе движенія есть фикція, которой им невольно приписываемъ реальность, а вслёдствіе такой безсознательной реализаціи пріобрётаетъ въ нашихъ глазахъ несомиённую реальность и все то, что логически связано съ этой фикціей. Поэтону не невозможно что само вещество, а виёстё съ нимъ и исханическій способъ взаимодёйствія суть такія же фикціи: протяженныя тёла могутъ возникать изъ непротяженныхъ атомовъ, лишь-бы они были одарены отталкивательными силами; а повидимому нонятное, въ дёйствительности же непонятное, явленіе толчка можетъ само оказаться одникъ изъ случаевъ дёйствій на (незамѣтно маломъ) разстояніи.

Изъ предшествующихъ соображеній вытевають слёдующіе вопросы. 1) Есть ли основанія отрицать дёйствія на разстоянія? 2) Есть ли основанія признавать ихъ? 3) Есть ли основанія признавать существованіе протяженнаго субстрата? 4) Или же на обороть надо его отрицать? Прежде же рёшенія этихъ вопросовъ укажемъ еще одинъ ложный взглядъ касающійся санихъ силъ, именно— признаніе движенія силой.

Такъ какъ терминъ сила употребляется во многихъ, иногда вполнѣ разнородныхъ, значеніяхъ, то ихъ часто смѣшиваютъ нежду собой. Такъ англійскій физикъ Тетъ сѣтуетъ на смѣшеніе сили съ энергісй. \*) Такое же указаніе находниъ у Мора. \*\*) Кропѣ того постоянно употребляютъ слово сила то въ симслѣ причини движенія (притагательная сила), то въ симслѣ самого движенія

\*) l. c. 15.

\*\*) Fr. Mohr Allgemeine Theorie der Bewegung und Kraft als Grundlage der Physik und Chemie. Braunschweig 1869 crp. 4.

Digitized by Google

And the state of the second state of the secon

(сила движущагося ядра), или означають имъ результать движенія (сила удара), стецень ощущенія (сила звука), иногда душевныя способности или даже саму душу разсматривають какъ силу и т. д. При такомъ разнообразіи въ употребленіи одного и того же слова нужно съ точностью опредѣлить, въ какомъ смыслѣ намѣрены мы ихъ пользоваться. Подъ силой мы подразумѣваемъ всякую непосредственную (элементарную) причину движенія; актъ ся дѣятельности долженъ по закону причинности въ точности совиадать съ моментомъ возникновенія ся дѣйствія, т. е. движенія. Силы суть причины движенія.

Наблюденія подали поводъ считать возможными два рода сплъ. \*) Однѣ повидимому дѣйствуютъ всегда, будутъ ли взаимодѣйствующія носредствомъ нихъ тѣла въ моментъ дѣйствія поконться или двигаться, — это для такихъ силъ безразлично; ихъ дѣйствія въ тоже время могутъ совершаться и безъ прикосновенія тѣлъ, т. е. на разстояніи. Къ числу такихъ силъ можетъ быть отиесено всемірное тяготѣніе, какъ его обыкновенно понимаютъ. Эти силы, будутъ ли онѣ притагательными или отгалкивательными, мы будемъ называть динамическими. Другія жо силы, которыя мы для отличія отъ предшествующихъ условимся называть механическими, дѣйствують не иначе какъ при соприкосновеніи, т. е. во время толчка.

По поводу тёхъ и другихъ силъ пензбёжно возникаютъ "нёкоторыя ошибочныя ивёнія, изъ которыхъ здёсь разберенъ только одно. Относительно возникновенія и происхожденія динамическихъ силъ не ножетъ быть никакого вопроса, такъ какъ, если онё признаны существующими, то должны быть отнесены къ самой природѣ тёлъ. Иначе, повидимому, стоитъ дѣло относительно исханическихъ силъ: онѣ возникаютъ и измѣняются во время толчка; поэтому у насъ невольно рождается вопросъ откуда беретъ ударяющее тёло свою силу? И мы вмѣстѣ съ нѣкоторыми физиками готовы отвѣчать: эту силу тѣло пріобрѣтаетъ вслѣдствіе. движенія; вызванное какимъ бы то ни было снособомъ движеніе сообщаетъ тѣлу силу, т. е. дѣлаетъ его источникомъ, или причиной новаго движенія \*\*). Для подтвержденія

<sup>\*\*)</sup> Папримѣръ, такъ смотрятъ на дѣло Секки и ночти всѣ отрицатели динамическихъ силъ. Первый прямо говорить: свсѣ сили природы зависятъ отъ движенія» (См. Единство физическихъ силъ. Переводъ г. Павленкова. Вятка 1878 г. стр. 45). Кроит того-ссила есть причина движенія, и такова всякая натерія возбужденная движеніемъ» (1. с. 379 смотр. также 1. с. стр. 8-10).



<sup>\*)</sup> Насколько это справедливо, увидимъ позже.

такого взгляда им сошленся на то, что всякое движущееся твло способно привесть въ движение любое другое тело. Однако это воззрѣніе ошвбочно. Оно построяется нами отчасти на основанім реализованной фикціп переливанія движенія (неравенство движенія ведеть къ его переливанію, т. е. къ возникновенію такъ, гав его не было), а отчасти чрезъ перенесение на сталкивающияся тъла отношеній средства и цъли. Движеніе гвоздя есть цъль, которая достигается нами посредствояъ ударовъ движущагося молота, и мы разсматриваемъ гвоздь только страдающимъ отъ ударовъ, чуждних всякой дбятельности, а молотъ только дбйствующимъ. Въ дъйствительности не одинъ гвоздь получаетъ движенія, но и молотъ при каждомъ ударв отскакиваеть отъ гвоздя, т. е. къ своему прежнему движению прибавляетъ новое обратное. Но для нашихъ цълей движенія, производнимия въ нолоть унирающимся въ покоющуюся стену гвоздемъ, не инвють никакого значенія, и мы пренебрегаемъ ими, а обращаемъ вняманіе только на то, что чрезъ посредство движущагося полота ин винуждаемъ гвоздь проникать въ ствну; это единственноважное для насъ обстоятельство им обабсолючиваемъ и считаемъ единственно-существующимъ. Очевидпо — считая движение источникояъ силы, мы поступаемъ ошибочно. При толчкъ не оно служить причиной новаго движения, потому что новыя движения одновременно возникаютъ какъ въ ударяющемъ такъ и удяряехохъ тёлё, хотя послёднее поконтся.

Движеніе пе сообщаеть тѣлу новыхъ силъ, а лишь ставить его въ такія условія, при которыхъ обнаруживаются инѣющіяся у него силы. Но намъ все-таки трудно отказаться отъ этого взгляда, такъ какъ онъ до извѣстной степени согласуется съ опытомъ: чѣмъ больше масса движущагося тѣла и чѣмъ скорѣй опо движется, тѣмъ больше эффектъ его удара. Однако пелное согласіе всѣхъ нашихъ положеній съ опытомъ покупается въ этомъ случаѣ цѣной реализаціи фикціи. Означниъ массу ударяющаго тѣла черезъ M, его скорость черезъ V; пусть оно съ одной и той же скоростью (V), т. е. съ одной и той же снлой ударяетъ по очереди два тѣла, массы которыхъ равны  $m_1$  и  $m_2$ , а пріобрѣтаемыя отъ этого удара скорости равны  $x_1$  и  $x_3$ . Если тѣло пріобрѣтаетъ свою силу вслѣдствіе движенія, то значитъ на оба тѣла дѣйствуетъ одна и таже сила, а потому, какъ утверждаетъ мехацика, ихъ скорости должны быть обратны массамъ, т. е. ина = 27. Однако опыть показываеть, что этого никогда не бываеть. Динствительно, въ обонхъ случаяхъ изябняется скорость ударяющаго тъла, и при томъ – не одинаково. Означая его скорости послѣ удара чрезъ v1 и v2, мы при всякихъ твлахъ, какъ унругихъ такъ и неупругихъ, получаемъ слёдующую связь нежду СКОРОСТЯНИ  $MV = Mv_1 + m_1 x_1$ ;  $MV = Mv_2 + m_2 x_3$ . Изъ нихъ видно, что x1 и x2, непропорціональны приведенныхъ въ движение массамъ. Но изъ этихъ же уравнений видно, какъ и поночь горю. Возобновних упомянутыя фикціи отожествленія нассы съ вещественнымъ субстратомъ и растеканія движенія. Тогда, разунъется, количество распредъляющагося движенія пропорціонально и нассв и скорости ударяющаго тела, т. с. должно быть изябряемо произведениемъ MV. И само собой понятно, что это количество, только растекаясь по сталкивающимся нассамь, должно сохраняться послё удара, отчего и получаются указанныя равенства. \*)

Изъ всёхъ этихъ соображеній слёдуеть, что механическая сила состоить не въ самомъ движеній, а также, какъ и всякая другая сила, въ нёкоторомъ неизењетномъ намъ взаимоотношеніи между двумя тёлами. Вёдь когда они сталкиваются между собой, то оба одновременно пріобрётаютъ противоноложныя другъ другу движенія, которыя и слагаются (по закону сложенія движеній) съ ихъ предшествующими состояніями. Каковы же нодобныя дѣйствія, оставимъ нока въ сторонѣ: цѣль этой главы состоитъ только въ очищеніи нѣкоторыхъ понятій отъ догматическихъ примѣсей.

<sup>\*)</sup> Такъ вакъ фикція допускасть, что скорость движенія уменьшается велёдствіе его распреділенія на большую массу, то величиной растекающагося движенія должно быть признано произведеніе массы на скорость; и коль скоро въ обоихъ случаяхъ растекалось одно и то же количество движенія *MV*, то сумми произведеній столкнующихся массъ (въ которыхъ распреділилось это количество) на ихъ скорости послі толчка должны равняться растекшемуся движенію, т. е. въ дайнохъ случат. *MV*.

## ГЛАВА VII.

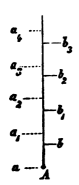
#### Критика понятія энергіи.

Построеніе нонятія энергія. Его относительность и нереальность. Теть. Морь. Научное значеніе нонятія энергія. Отличіе относительно сохраненія энергія механическихъ силъ оть динамическихъ.

Разобравъ ложные взгляды, которые находятся въ болёе или менёе тёсной связи съ понятіехъ нассы, им должны разсиотрёть еще одно важное понятіе, лежащее теперь въ основё физическихъ наукъ, истинное значеніе котораго (и это вполнѣ неизобжно) самичи натуралистами зачастую не только опредёляется, но и понимается недостаточно ясно и точно. Мы подразунѣваемъ энергію и законъ ся сохраненія. Нанлучшій способъ для точнаго уясненія содержанія каждаго понятія—заставить его какъ би возникнуть предъ нашими глазани.

Когда совершается движеніе вопреки окружающимъ его препятствіямъ, то это называется работой. Напримъръ, подъепъ груза есть работа, потоху что при этомъ преодолъвается препятствіе, оказываемое движенію тажестью. Движеніе твла по трущей поверхности также работа, потоху что вмъ преодолъвается треніе и т. д. Разскотримъ, въ чемъ состоитъ работа или, върнве, чъмъ она производится. Пусть им поднимаемъ на высоту нѣкоторый грузъ. Въ нѣкоторыхъ случаяхъ, напримъръ – когда тѣло летитъ кверху вслѣдствіе ранѣе полученнаго толчка, оно работаетъ своимъ движеніемъ. Но предположимъ, что оно поднимается пе вслѣдствіе толчка, а лишь тогда, когда на него дѣйствуетъ сила, такъ что им должны непрерывно сообщать сму движение снизу вверхъ. Что тогда работаетъ сама сила или движение?

Во все время работы грузъ находится подъ вліяніемъ двухъ силъ: тяжести, заставляющей его опускаться внизу, и той, которая его поднимаетъ \*). Такимъ образомъ при работѣ тѣло испытываетъ два непрерывныхъ противоположныхъ дѣйствія. Разложимъ ихъ на рядъ короткихъ дѣйствій, продолжающихся весьма короткіе, равные между собой промежутки времени, и допустимъ, что каждая сила дѣйствуетъ по очереди съ другой, такъ что въ 1-й, 3-й, 5-й и т. д. промежутокъ дѣйствуетъ только подъемлющая сила, а во 2-й, 4-й, 6-й и т. д. — только тяжесть, при чемъ, дѣйствіе послѣдней въ каждый промежутокъ уничтожаетъ сполна все пріобрѣтенное въ предшествующій промежутокъ движеніе: вѣдь безъ этого тѣло двигалось бы не только



тогда, когда на него дёйствуеть подъемлющая сила; а мы разсматриваемь именно этоть случай. Итакь представимь себѣ, что матеріальный пункть A поднимается кверху по линіи  $ab_3$ . На протяженія линій  $ab = a_1b_1 = a_2b_2$  и т. д. дёйствуеть только подъемлющая сила; на протяженія же линій  $ba_1 = b_1a_2 = b_2a_3$  и т. д. дёйствуеть только тяжесть \*\*).

Какимъ же образомъ совершается въ этомъ приблизительно върномъ случат работа? Въ точкъ а пунктъ А находится въ равновъсіи, если на него

не действуеть никакая сила. Но по нашему предположению на всей лини ав действуеть на него только одна подлемлющая сила, которая къ концу этой линии сообщаеть ему скорость v. Съ этой скоростью нункть A долженъ бы быль пройти всю линию ва, если бы на ней не действовала никакая сила; но на ней действуеть сила тяжести, вслёдствіе чего нашь пункть

<sup>\*\*)</sup> Для простоти допускаемъ, что везичина подъемлющей сили остается во время работы неизмілной; тогда ливій пройденныя подь ся исключительнымъ кліяніемъ въ каждый отдільный промежутокъ должны быть равными. Линія же ba<sub>1</sub>, b<sub>1</sub> a<sub>2</sub> и т. д. проходятся при помощи рание пріобрітенныхъ одинаковыхъ скоростей и неизмінной тажести, и при равонстві времени то же равны между собой, хотя и не равны съ предшествующими.



<sup>\*)</sup> Такъ какъ всё основния собитія природы суть результаты движущихъ причинъ, то и во всёхъ остальнихъ случаяхъ работы тёло находніся также подъ одновременнымъ вліяніемъ двухъ силъ-работающей и сопротивляющейся.

проходить эту линію замедлительныхь движенісяь, скорость котораго къ концу линія достигаеть до нуля \*). Посл'я того онъ попадаетъ снова подъ вліяніе подъемлющей силы и т. д. Чъяъ же обусловленя производнияя работа? Условіе ся возможности состоить въ томъ, чтобы пункть A могз пройти линію ba, и такія же другія; а это обусловлено твиз. что би онъ не терялъ своего движения, а сохраняль бы его, т. е. закономъ вперція. Если бы пунктъ А не сохранялъ движенія, то. дойдя до точки b1, онъ подъ вліяніемъ тяжести пересталь бн двигаться кверху. Работаетъ, слъдовательно, не сила, а сано движение, потому что когда происходить работа (при переход' линіп ba1), подъемлющая спла уже перестала дъйствовать; кромъ того если бы движение не сохраналось послѣ дѣйствія сили, то не было бы работи, такъ какъ тело не поднялось бы за точку в. Сила нужна лишь какъ источникъ двожения, а работаетъ долько послёднее. Делая же наши промежуты все менёе и менёе, им доведень ихъ наконець до нуля, чрезъ что нашъ приблизительно върный случай работы приметь характеръ дъйствительности. Но тоть факторь, который обусловливаеть возможность работы при всякой величинъ промежутковъ, обусловливаетъ се и въ тотъ номентъ, когда они достигаютъ нуля.

Слѣдовательно въ дѣйствительности всегда работаетъ само тѣло посредствомъ своего движенія. Если магнать притягиваетъ къ себѣ плавающую на водѣ желѣзную лодочку, то при этомъ собершается работа, потому что побѣждается сопротивленіе воды; но работаетъ не магнитъ — онъ только вызываетъ необходимое движеніе, а сама движущаяся лодочка. Если им поднимаемъ камень, то работаемъ (въ механическомъ, а не физіологическомъ смыслѣ) не мы, а самъ камень; им же служниъ только источникомъ движенія. Изъ того, что работаетъ само движущееся тѣло, слѣдуетъ, что если бы сила сообщила ему все то движеніе, которое опа способна вызвать, сразу, а не постеценно, то работа этого тѣла будетъ *таже самая*, какъ и при ея постеценнонъ вліяніи. Дѣйствительно, тѣло работаетъ своимъ-движеніемъ, когда оно поднимается кверху, то его движеніе слагается съ обратиниъ, 1.2

<sup>\*)</sup> При всёхъ разсужденіяхъ относительно работы и энергія имфется въ виду только равнолайствуящее движеніе; поэтому ни и говоримъ о немъ такъ, какъ будто-бы оно уничтожалось, расходовалось и т. д.; въ дайствительности же всему этому соотватствуетъ слокеніе бывшихъ движеній съ инозь возвикающими.

иолучаемымъ отъ тяжести, какъ будто бы уничтожается; и если иодъемное движеніе, получаемое имъ во время работы, равно тому, которое оно иолучаетъ до работы, то и объ работы равны между собою. И въ томъ и въ другомъ случаъ тяжесть должна будетъ уничтожить одинаковое движеніе; а для этого необходимо, чтобы была пройдена одинаковая высота.

Именно то обстоятельство, что работа зависить оть самого движенія, и даетъ возможность измърять работу посредствомъ скоростей тъля. Измъряться работа, очевидно, должна бы только посредствоях сравнения одной работы съ другой, принятой за единицу. Избранъ для этого подъемъ вѣсовой единицы на высоту липейной единицы, и для оценки работы вёсь умножается на высоту. Поднять два килограмма на одинъ метръ это все равно, что поднять одинъ кплограммъ на одинъ метръ да еще одинъ киллограммъ на одинъ метръ, или все равно, что поднять одинъ киллограммъ на одинъ истръ, а потомъ тотъ же самый киллограммъ еще на одинъ метръ. Слѣдовательно подъемъ р киллограммовъ на h метровъ составляеть работу, которая въ ph разъ больше, чемъ выбранная единица. Но такъ какъ работа за висить отъ движения, то зная, какую скорость получать р киллограммовь оть той силы, которая дъйствуетъ на нихъ, мы узнаемъ и величину производниой работы. Пусть эта сила сообщаеть имъ конечную скорость г, которая во время работы вся уничтожается обратной скоростью, получаеной отъ тяжести, такъ что послёдняя равна также с. Съ другой стороны скорость, которую сообщаетъ тяжесть во время полета тѣла на высоту h, равна  $\sqrt{2 gh}$ ; слѣдовательно  $v^2 = 2gh$ , откуда <u>me<sup>3</sup></u> = mgh = ph \*). Работа, которую можетъ произвесть тело, находящееся водъ вліяніемъ какой либо силы, равняется половинѣ произведснія массы на квадрать всей той скорости, которую ему сообщаеть эта сила.

Отсюда видно, что если тѣло находится или находилось подъ вліяніемъ какой инбудь силы, то оно вслѣдствіе этого способно произвесть работу, измѣряемую половиной его живой силы \*\*).

<sup>\*)</sup> По условному измѣренію массы она =  $\frac{p}{g}$ , откуда mg = p. При другихъ мѣрахъ работа, все-таки, пропорціональна живой силѣ (mv<sup>2</sup>), т. е. равна ел произвеленію на пѣкоторый постоянный для каждаго тѣла козфиціентъ, напримѣръ=Смо<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>+\*</sup>) Или же вообще-изитрясмую произведснісмъ живой силы на нѣкоторый ностоянный козфиціенть,

Эта способность тыла произвесть работу пусть называется энергіей. Ту энергію, которая остается въ тілі послі лійствія сили, назовень действительной пли кинетической: она состонть въ действительнохъ движения теля. А ту энергио, которою тело обладаеть во время дъйствія силы и которая состоить въ будущень еще но возбужденномъ, но имъющемъ пеобходимо явиться движенія, назовехъ потенціальной. Отсюда слёдуеть, что всакое двяжущееся тало обладаеть энергіей, именно кинетической, наприявръ-пущенная изъ лука стркла; в всякое твло, хотя еще и покоющееся, но подчиненное збиствію сили, которая тотчась должна сообщить ему движсніе, обладаеть потенціяльной энергісй; такъ таже стрела на натянутояъ лубе до начала движенія ихветь потенціальную энсргію, потоку что на нее действуеть давление тетивы, которое вызовсть въ ней движение \*). А въ то время, когда стръла еще не вполнъ отдълилась отъ тетивы, такъ что ота уже двигается, но продолжаеть еще быть подъ вліяніента тапвы — получать новыя двяженія, въ первой содержится и та и другая энергія: то движеніе, которынъ она уже обладаетъ, сост: в. леть ся кинетическую энергію; а такъ какъ на нее въ то по время дъйствуетъ спла упругости тегнен, которая должна сообщить ей еще другое движение, то у нея есть и потенціальная с сргія. Очевадно, что во время начала полета стрЕлы, когда въ ней находятся оба вида энергій, одна изъ нихъ превращается въ другую: давленіе тетивы, вызывающее потепијальную энергію ослабъваеть, вибсть съ ченьтается и количество потенціальной энергін; но одновреженно съ тъяъ увеличизается скорость стрълы, т. с. полученная ви-петическая эпергія. Та и другая энергія, какъ способность къ работь, долина быть изибрясна боличествонь работы, которая можеть быть проповедет сю, т. с. или высомъ имыющаго энергію тіла на величину возможнаго подъема, или же половиной живой силы, которую тело уже инбеть, если разснатриваеная энергія кинетическая, или же половиной той живой силы, воторую оно еще должно пріобресть отъ действующей силы въ случав эксргін потенціальной.



<sup>\*)</sup> Плём въ виду уяснить понятіе зпергія. на пока попинаемъ потенціальную эпергію въ болёс узкомъ смыслё, чёмъ это правято, а потомъ расширимъ ся значеніе до общепринятаго.

Ми упоминали о сътованіяхъ на смъщеніе энергія съ силой. Изъ предшествующихъ (бъясненій видно, сколь глубока разница иежду обонии понятіями: въ силъ мыслится причина движенія; а такъ какъ оно то и составляеть энергію тъла — дъйствительное движеніе кинетическую, а будущее, которое еще должно авиться, потенціальную, то различіе между силой и энергіей почти таково, какъ различіе между причиной и дъйствіемъ, или какъ между силой и движеніемъ. Тъло, которое двигается, имъетъ уже энергію, и разъ что матерія существовала виъстъ съ движеніемъ, то у нея была и энергія; но всъ дальнъйшія преобразованія энергіи возникали изъ силъ.

Таково отличие энергия отъ силы. Гораздо трудиће отличить ее отъ движенія: сама энергія состопть не въ чемъ иномъ какъ въ движении. Чтобы понять ихъ разницу, нужно дать себъ отчеть, соотвътствуетъ ли въ самомъ таль что нибудь тому, что ин называемъ энергіей. Мы говорияъ, что стрѣла, если на нее давить тетива, обладаеть потенціальной энергіси; если же тетива на нее не давитъ, то нътъ энергіи. Въ самой стрълъ нътъ никакихъ перемѣнъ, между тѣмъ она пріобрѣла энергію. То же самое надо сказать и про кинетическую энергію: пріобрътая ес, тъло нисколько не ибняется. И въ той и въ другой энергіи обозначается способность даннаго тыл къ работъ; а способно оно къ ней вслъдствіе движенія, такъ что, собственно говоря, въ энергіп мыслится само движеніс, но съ особой точки зренія, именновсе внимание обращается на количество возхожной работы. Слъдовательно энергія тіля есть его дійствительное или необходимое будущее движение, разсилтриваемое со стороны работы, которая пожеть быть произведена этимъ движениемъ. Если им разсматриваемъ стрѣлу, не обращая вниманія на работу ся движенія, то стрѣла пифетъ движеніе; когда же разсиатриваенъ ея возножную работу, то обозначаемъ эту точку зрѣнія словомъ энергія. Точно также если мы разсматриваемъ повѣшенный на высоть грузь независимо оть работы, которую онь можеть вызвать своимъ паденіемъ (напримъръ будучи повъшенъ къ перекинутой черезъ блокъ веревкъ, онъ ножетъ поднять грузъ, привъшенный къ ся другому концу, пли своимъ паденіемъ пробить яму и т. д.), то онъ въ нашихъ глазахъ нитетъ только въсъ, а не энергію; но какъ скоро мы имбемъ въ виду его работу, то обозначленъ эту точку зрънія словомъ энергія. Словомъ подъ

энергіей имслится то же слязе движеніе (двйствительное или будущее), но по отношенію къ возхожной работв.

Этотъ взглядъ на энергію длеть возможность расширить понятіе потенціальной эпергія. Въ выше приведенныхъ прихврахъ мы подразумъвали подъ ней необходимое будущее движение: стрѣла, когда на нее дѣйствуетъ тетнва обязательно должна получить дважение. Но такъ какъ въ энергия инслится движение со стороны возможной, а не необходниой работы, то им подъ терминомъ потенціальная энергія ножемъ выслить такое движеніс, которое только могло бы возникнуть въ тель подъ вліянісяъ какой либо силы, хотя оно не возникаеть и никогда не возникнетъ, напримъръ – по той причинъ, что данная сила навсегда уравновъшена другой, или же тъло еще находится въ движения противоположновъ тому, которое сму должна бы сообщить данная свля и т. д. Поэтому камню, лежащему на крыше дона, ны можемъ также приписать потенціальную энергію, потому что если бы его не поддерживала крыша, то онъ получилъ бы движение, которое чогло бы быть обращено въ работу. Тотъ же камень когда летить кверху имъетъ кинетическую энергію; но въ каждый моменть его движения им можемъ приписать ему и потенціальную энергію въ тохъ смысль, что если-бы онъ въ даннояъ мёстё нересталъ двигаться кверху, то получилъ-бы обратное движение книзу. Въ данномъ случав движение, которое назывлется потенціальной энергіей камня, только возможное: вёдь летящій камень не остановится ниже той точки, до которой долженъ дойти сообразуясь съ своей начальной онъ СКОростью; но ны на это не обращаемъ вниманія и беремъ въ разсчетъ то движение книзу, которое должно бы быть, если бы камень потеряль въ этомъ мъстъ свое остающееся движение кверху. Наоборотъ – въ томъ случат, когда камень падаетъ, у него есть уже действительное движение, составляющее его кинетическую энергію; а сверхъ того онъ необходимо долженъ пріобрѣсть еще новое движение подъ вліяниемъ тяжести, и оно составляеть его потенціальную энергію; здѣсь это слово означаетъ движеніе, которов необходимо наступитъ. Но такъ какъ ин разсиатриваемъ движение со стороны только возможной работы, а всякое псобходимое движение можетъ ее произвесть, то и это движение не смотря на его необходимость, им можеиъ разсиатривать съ той-же точки зрения, какъ и возхожное движение, т. с. какъ

Solatter a

.

and and calanter of the back of the

потенціальную энергію. Въ этомъ расширенномъ смыслѣ потенціальная энергія означаетъ то движеніе тѣла, находящагося подъ вліяніемъ какой либо силы, которое она можетъ возбудить въ немъ, наступаетъ ли оно въ дѣйствительности или же нѣтъ это все равно.

ſ

Составивь расширенное понятіе потенціальной энергін, мы можемъ вибств съ твиъ расширить и понятіе преобразованія одного вида энергіи въ другой. Прежде переходила потенціальная энергія въ кинетическую; но было невозможно придумать съ прежней точки зрънія обратный переходъ — кинетической въ потенціальную. Когда стрѣла отдѣляется отъ лука, то ся потенціальная энергія постепенно преобразовывается въ кинетическую; то же самое бываеть, если падаеть камень. И въ томъ и въ другохъ случав потенціальная энергія, понимаемая только въ симслѣ необходимаго, а не вообще возможнаго движенія, постепенно уменьшается и замѣняется соотвѣтственнымъ количествомъ кинстической. Но эта послёдняя не можеть постепенно замёнаться соотвётственными количествами необходимаго въ ближайшемъ будущенъ движенія (потенціальной энергіей въ узконъ сиыслѣ слова): чтобы летящая стрила попала въ такія условія, при которыхъ-бы она необходимо получила будущее движение, она должна своимъ теперешпимъ движениемъ натянуть лукъ или пружину, а для этого потерять осе свое движение, потому что пока она продолжаеть натягивать лукъ, еще нъть необходимости дъйствія послёдняго на нее, а одна лишь возможность действія, которое послёдовало бы только въ томъ случаё, если-бы стрёла перестала натягивать лукъ, т. с. двигаться. Такимъ образомъ съ этой узкой точки зрънія на потенціальную энергію кинетичсская не преобразовноается, не переходить въ нее постепенно, а заминястся послѣ своего полнаго уппчтоженія разома полнымъ количествомъ потенціальной; послідняя же переходить постепенно въ кинетическую. Тоже самое видно и на примъръ поднимающагося и надающаго камия: цока онъ падаеть его потенціальная (въ узкопъ смыслѣ) энергія постепенно преобразовывается въ кинетическую; но когда онъ ноднимается, то во все время подъема нътъ потенціальной энергія въ смыслѣ необходичаго наступленія новаго движенія, а является она вся разомъ послѣ полнаго упичтоженія уже существующаго движенія. Не то выйдеть, если мы, расширивъ понятіе потенціальной энергін,

подразунёваемъ подъ нимъ не одно лишь необходимое нри данныхъ условіяхъ, но и возножное движеніе: стрёла, натагивающая своимъ полетомъ тетиву или пружину, которая должна будеть отбросить ее назадъ, теряетъ дёйствительное движеніе или кинетическую энергію, но тёмъ самымъ непрерывно создаетъ возможное движеніе (потенціальную эпергію въ широкомъ синсяё), количество котораго увеличивается съ потерей дёйствительнаго движенія вслёдствіе одновременно иропсходящаго возрастанія напряженія пружины. Точно также камень, поднимаясь кверху, подстепенно утрачиваетъ дёйствительное движеніе, но столь же постеценно увеличиваетъ свое возможное паденіе.

Значеніе такого повнианія потенціальной энергія состоить въ тояъ, что только при неяъ можно говорить о непрерывнояъ сохраненія суммы обънхъ энергій. Если мы понимаемъ потенціальную энергію въ узконъ сямслё, то натягивающая своинъ движеніемъ тетнву стрѣла, подвихающійся кверху кажень и т. д. теряють свою кинетнческую энергію, и ничвив ся не захвняють вилоть до прекращения движения, такъ что во все это время общая сумыя объихъ энергій уменьшается до нуля и потомъ вдругъ замѣняется полнымъ количествомъ потенціальной. Очевидно, что если послёднее и эквивалентно количеству утраченной кинетической энергіи, то все таки не можеть быть и ричи о постоянно-. сохраняющейся суммь той и другой. Постоянное сохранение суммы объихъ энергій станетъ возможнымъ лишь въ томъ случай, если мы подъ вменемъ потенціальной энергія подразумъваемъ не только необходимое при данныхъ условіяхъ движеніе, но и возможное, т. е. то, которое должно явиться при замбив части наличныхъ условій другими; такъ въ нашихъ прямбрахъ (натягивающая своимъ полетомъ пружину стрила и летящій кверху кажень) для превращения возхожнаго движения въ необходихое нужно только предположить существующее движение прекратившинся раньше, чемъ оно должно прекратиться въ действительности.

Въ такомъ то именно, только что описанномъ смыслё и нужно употреблять понятіе энергіи, коль скоро говорится о законё ся сохраненія. Никакого инаго значенія кромѣ особымъ способонъ измѣренпаго движенія оно не можетъ имѣть. Теплота, электричество, магнитизмъ и т. д. суть формы энергіи, а нреобразованія теплоты, въ электричество, работу и т. д. и на обороть преобразованіе работы въ электричество, теплоту и т. д. предこうにしてきたいので、「マットッ・・」」というないので、ないのであるというで

ставляють собой только перемёны формь энергін, при чемъ ея общая сумыя остается неизмённой. Все это вёрно; но такъ какъ вст переятны въ мірь внъшнихъ явленій происходятъ посредствояъ движений, то преобразование всёхъ этихъ агентовъ другъ въ друга есть не что иное какъ преобразование формъ движения; а сама энергія, которую представляеть собой каждый изъ этихъ агентовъ, есть только особыяъ способояъ изяфренное движение паличное и возможное, которое можетъ возникнуть при данныхъ силахъ. Правла, ограничиваясь чисто физическими данными и не нонобгая къ помощи метафизическихъ (изложенныхъ въ гл. V или подобныхъ имъ) соображений, никоимъ образомъ нельзя правильно опредѣлить, что именно надо мыслить подъ словомъ энергія — особенную ли пріобрътенную телом'я способность понихо движенія, или же само его движеніе, разсматриваемою только съ опредбленной точки зрбнія. Между тбиъ чрезъ это сензбъжно возникають различныя недоразумения. Такъ грузу на крышѣ приписывается потенціальная эпергія, а тоть же грузъ на землѣ не имѣетъ ни ся, ни кинетической. А вѣдь и тамъ и здѣсь онъ одинаково находится подъ вліяніемъ тяжести. Причина такого различія указывается въ томъ, что грузъ на крышѣ можетъ падать п произвесть работу, а на земле ему уже некуда падать. Но если вырыть подъ пимъ яму, то онъ упадетъ въ нее. Если же не принимать этого въ разсчетъ, то съ такимъ же правояъ мы можемъ отрицать у него энергію и въ то время, когда онъ лежитъ на крыши: видь и оттуда онъ не упадеть, если не првнать изъ подъ него крыши.

Это недорязумѣніе рѣшается очень просто, если мы будемъ помнить, что именно надо мыслить въ понятіи потенціальной энергіи. Движеніе всегда наблюдается нами относительно чего нибудь; энергія же есть движеніе, разсматриваемое со стороны его возможной работы. Поэтому и въ понятіе энергіи мы обязаны внести ту же относительность, какая есть въ движеніи: тѣло обладаетъ энергіей лишь по отношенію къ той области тѣлъ, относительно которой мы сму принисываемъ возможное или дѣйствительное движеніе. Само собой разумѣется, что выборъ тѣлъ, съ которыми мы соотносимъ разсматриваемыя движенія, зависитъ отъ сферы изучаемыхъ явленій: изучаемъ мы явленія одной области, то относимъ всѣ движенія только къ ней; расширяемъ кругъ изучаемыхъ явленій, должны принять во вниманіе и тѣ

движения, которыя стали здесь возножения и не били таковния въ нервоиъ случав. Поэтону-когда ин изучаенъ только тв явленія, которыя совершаются надъ поверхностью земли, относительно ихъ грузъ, покоющійся на землѣ не имѣстъ потенціяльной и никакой энергія. Но им в'ядь можемъ ввести въ кругъ нашего изслёдованія и тё явленія, которыя происходять нодъ поверхностью зенли. Тогда тоть-же самый грузь уже инветь потенціальную энергію: онъ ножеть падать ниже уровня зенли, когда напримёръ отъ действія подземнихъ свлъ подъ нимъ образуется разстлина, и только тогда не будеть имъть энергіи, если онъ находится въ центрѣ земли. Но даже и въ этонъ случаѣ энергія будеть отсутствовать только относнтельно земли: вёдь этотъ грузъ притягивается солнцемъ, такъ что относительно послёдняго у него есть потенціяльная энергія. Словонъ энергія есть понятие столь же относительное, какъ и движение, н нотому здъсь повторяется то же самос, что и въ движении: каждое тъло можетъ быть одновременно и въ поков и въ движеніп, но относительно различныхъ тёлъ. Камень на земля покоится относительно ся поверхности, но двигается относительно земной осп. Относительно же ся поконтся центръ земля, но онъ же двигается относительно солнца и т. д.

Уже въ разобранномъ недоразумънія сказалась наклонность обабсолютить понятіе энергій, что при отсутствій анализа познанія виолив естественно. Но дело не ограничивается этнив: такъ какъ остается неизвъстнымъ, что въ энергія надо мыслить только особую точку зрѣяія на дваженіе, то и приниснвается этому понятію такая реальность, которой оно не инбеть и не можеть имъть; оно какъ-будто овеществляется, считается чёмъ то самостоятельно существующимъ, виёдряющимся въ тёля и переходящимъ изъ одного тела въ другое. Такъ тотъ же Тетъ, который жалуется на сизшение энергия съ силой, тотчасъ же утверждаетъ, что силя не реальна, а реальна энергія. "То, что дъйствительно наблюдается въ каждонъ случаѣ, когда говорятъ, что дѣйствуетъ сила, есть или перенесеніе такъ-называемой энергіп изъ одной части нассы въ другую или стреяление къ такому перенесению \*)". "Поэтому сняв присуща объективная реальность столь же нало, какъ ско-

\*) L. с. страница 14.

рости и положению. Это понятие однако очень полезпо, такъ какъ опо вводитъ выражение, съ помощью котораго им сокращаемъ положенія п т. д. \*)". Вслідъ затімъ понятіє силы ставится на ряду съ кристаллическими небеспыми сферами, четырьмя элементами, тенлородомъ и т. д., т. е. высказывается пожелание; чтобы оно исчезло. "Лишь въ течение послёднихъ, продолжаетъ онъ, и сравнительно немногихъ лётъ стало общензвёстнымъ, что въ природѣ существуеть еще нѣчто такое, что предъявляеть стюль же сильное притязание на объективную реальность, какъ и матерія; однако оно отпюдь не столь осязательно, а потому представление о немъ для своего вибдрбния въ человбческомъ духъ нуждалось въ болѣе дливномъ времени" \*\*). Это нѣчто есть энергія. Чрезъ двѣ страницы говорится объ ней: "мы разсматриваемъ поэтому энергію со стороны ся сохраненія, чѣмъ уже однимъ выражается ея объсктивная реальность \*\*\*\*).

Тетъ утверждаетъ, что энергія реальна, а сила есть только сокращенное назнание, что тамъ, гдъ мы говоримъ – дъйствуетъ сила, въ дъйствительности совершается или перепесение энерги или стремление къ нему. Брошенное кверху тѣло поднимается все медлените и медлените; это замедление объясняется силой тяжести. Мы можемъ объяснить тяжесть механически -- какъ результать испрерывно действующихъ толчковъ, и можемъ объяснить се какъ результать присущей земль динамической притягательной силы; по и въ томъ и другомъ случаѣ мы должны допустить пъкоторую, хотя бы скрытую оть насъ причину, производящую указанныя перемёны. Между тёмъ намъ говорять, что мы наблюдаемъ не дъйствіе силы, а перенессніе энергія изъ одной массы въ другую или стремление къ нему. Гдѣ же здѣсь перенессние эпергия? Куда она переносится, и что это за вещь, которая можеть переходить изъ одного тыла въ другое? Если Тетъ подразучъваеть въ этомъ случав, что энергія летящаго кверху тіла исчезаеть въ немъ всліцствіе толчновъ, исинтиваемыхъ имъ со стороны міровой среды, которая чрезъ это устанавливаетъ видимость притяжения, -- то на это можно отвътить слёдующими соображениями. 1) Такое перенессийе есть не что

\*) Ibid. \*\*) l. c. 15.

\*\*\*) І. с. 17, ср. также выше стр. 138. Принти. 1-е.

- 186 ---



иное какъ ватехненное название дъйстви механической сили. нри которой энергія нереносится съ одного твля на другое въ точно таконъ же синслъ, какъ переходитъ движение, т. с. фиктивно. Движение, яля, что то жо, кинетическая энергія одного тъла исчезаетъ, а виъсто того является новое движение, или, что то же, кинетическая энергія въ другонь твлів, при чень новое движение можеть слагаться съ старымъ противоноложнымъ, такъ что въ результать получится даже нуль движения. Но нри этомъ энергія отнюдь не переливается изъ одного тёла въ другое. такъ какъ она есть не что иное, какъ само движение. 2) Мы видиять замедленіе подпинающагося тыла в ускореніе падающаго, а перенесения энерги но видияъ, а составляемъ лишь фиктивное образное пазвяние, которое облегчаеть намъ трудъ выражать свои мысли. 3) Если мы примемъ, что тяжесть возникаетъ вслъдствіе. толчковъ міровой среды, то самый толчобъ есть сила, и безъ него не произошло бы никакназ перенёнз въ энергін. Какъ же послѣ этого говорить, что спла не реальна, а реальна одна лишь энергія? Ужь не реальна ли послѣ того и потенціальная энергія? Она зачастую должна состоять въ томъ движении, которое могло бы быть у тёла (не есть и не должно необходимо явиться, а только могло бы быть), если бы твло не нифло другихъ движеній. Это понятіе вполит фиктивнос, которое должно ровно ничего не означать кромѣ особаге изифренія того, что наступпло бы при въкоторыхъ условіяхъ, которыхъ въ дъйствительности нътъ: камень летящій кверху имъетъ потенціальную энергію, потому что если бы онъ пересталь подниматься, то уналъ бы на землю. Почему онъ упалъ-бы? Потому что есть сила тяжести (все равно, какая бы она ни была). Слёдователько само существование энерги обусловлено действиемъ силы; а ны хотимъ утверждать, что сила вовсе не реальное понятіе, а есть лишь сокращенное название ижкоторыхъ положений, реально же только понятие потепціальной энергія, въ которой часто выслится то, что было бы при не существующихъ условіяхъ, и было бы при тояъ вслёдствіе действія нереальной сили.

Можетъ быть, Тетъ указанные нами примъры объяснить не какъ перенесение энергии, потому что мы не видимъ, куда именно она переносится, а какъ стремление къ такому перенесению: въдь въ вышенриведенныхъ словахъ сказано, что мы наблюдаемъ или то или другов. Пусть такъ. Значитъ камень дви• • • • • •

and a second of a standard a real standard with the state of the

وهاجا المعالم وواجاد والمنافعة المحاصل المرازية والمحاصل المراجع المحاصل المحالية المرتب المرتب المرتب المرتبي المرابي والمرتبي المرابي والمرتبي المرابي والمرتبي المرابي والمرتبي المرابي والمرتبي والمرتب

гается кверху, но стремится перенесть свою энергію на землю, и потому замедляетъ свое поднятие, а потомъ даже начинаетъ надать и въ концв концовъ добивается своей цели. Высота иодъена, какъ убазываетъ опытъ, зависитъ отъ первоначальной скорости, изъ чего ны должны заключить, что у камня всегда одно и тоже стремление къ передачъ своей энергия, и сообразно съ этимъ опъ каждое игновение равновърно развиваетъ движеніе книзу, которое и возрастаеть поэтому пропорціонально времени, такъ что чѣмъ больше начальная скорость, тѣмъ больше требуется времени для ся уравновѣшенія, и тѣмъ выше успѣсть она поднять камень кверху. Все это очень возможно; но интересно знать, чѣмъ реально (помимо названія) отличается подобный взглядь оть признанія силы тяжести? Вѣдь въ понятія этой силы ровпо ничего другаго не должно мыслить кромѣ какъ «причины стреиленія тіль къ землі; а какова эта причина и содержится ли она въ саяомъ тѣлѣ или въ землѣ или въ какой-нибудь неизвъстной связя между ними, -- это остастся неизвъстнимъ. Во всякомъ случаѣ, пока камень летитъ кверху, его потенціальвая энергія состоить въ возможномъ только паденін; а возможность паденія обусловлена темъ, что есть какія то причины, вынуждающія тіло падать на землю. Реальность существованія такихъ причинъ доказывается ихъ дъйствіемъ; а окажется ли оно желаніемъ тёль сбыть съ рукъ свою энергію другому тёлу или чѣмъ другимъ, это безразлично. \*)

Не редкость читать въ популярной физико-философской литературе, что современная физика нашла единство силъ — именно

\*) Для оправданія же того, насколько вы правильно уловили мисль Тега касательно объективной реальности эпергія и какъ онъ понимаеть слово среальный», указываемъ на выниску въ подстрочномъ причёчанія къ стр. 138 изъ одного изъ новыхъ сочинсий Тета, а сверхъ того приводимъ еще два міста изъ Einige neucre Fortschritte d. Phys. «Важитйшее свидѣтельство о реальности того, что мы называемъ матерісй, доказательство, что ей присуще объективное существованіе, доставляется намъ ея исразрушимостью и —если можно употребить это выраженіе — ея иссозидаемостью чрезъ стоящія въ расморажснім челові ка средства» (стр. 13). «Силь присуща объективная реальность столь же мало какъ скорости и воложенію». (стр. 14). Послѣднее требуеть нѣкотораго поясненія. Тетъ потому отринасть реальность скорости, что она есть чисио, получаемое отъ сравимания движеній, и само по себѣ подобное число, разумѣется, не существусть. То же самое падо сказать и про положеніе: оно нолучается чрезъ производимое мами сопосималясть разстояній одного вредиста отъ другихъ. Очевидно—въ знергія онъ видить не число, а что то другое. Къ этому прибовымъ, что онъ, все таки, признасть теплоту движсијемъ (1. с. стр. 32 и стѣд.), такъ что очевидно отдѣляеть отъ него знергію.

въ энергін, при ченъ имъется въ виду, будто бы она, введя понятіе энсргів, доказала нереальность сплъ; но разбирая сейчасъ это положение, им уже убъдились, насколько оно справедливо. Отъ того, что им съумъли объединить частные законы изучаеныхъ движеній въ удачно избранной точкъ зрънія, при ченъ вдобавокъ для обобщения послёдней пришлось построить фиктивное понятіе потенціальной энсргіп летящаго кверху твля,оть этого причины движеній не могуть потерать своей реальности; а подъ силой весь міръ подразуньваеть прежде всего причину движения. Тотъ же Тетъ двумя строками раньше чёмъ говорить о нереальности силь опредёляеть ихъ какъ причину движенія. \*) Селы не могуть объединаться понятіемъ энергін, потому что сама то энергія есть движеніе, т. е. дъйствіе сили; а сверхъ того, сила вызываетъ движение, слъдовательно инъетъ такое же реяльное значеніе, какъ и вообще причина, а энергія, какъ наша точка зрънія или способъ оцънки, существуеть только въ нашемъ умѣ.

Къ числу такихъ же пеудачно объединительныхъ попытокъ долженъ быть отнесенъ и взглядъ Мора, который повидниому не упраздняетъ силъ, но ставитъ ихъ въ инимое единство съ энергіей. Онъ опредъляетъ силу какъ причину движенія и въ то же время какъ работу двяженія, движеніе же какъ причину силы и какъ ся работу. \*\*) Пояснение этому им находниъ въ следующихъ примбрахъ. Тело на высотъ давитъ на подставку. Въ этомъ обнаруживается (а не состоитъ) его сила; но вогдя оно надаетъ, то его сила превращается въ движение, такъ что движеніе есть результать или работа силы; и во вреня паденія, говорить Моръ, тело не интеть веса, потому что производящая его сила преобразовывается въ движение. Наоборотъ, когда твло летитъ кверху, то оно теряетъ свое движение, и на выстей точкъ пути у него авится въсъ, такъ что движение превратилось въ сплу. \*\*\*) Изъ этихъ пояспеній можно бы заключить, что подъ силой, собственно говоря, онъ подразужваеть потенціальную энергію, а подъ дляженісять канетаческую. Но мысль Мора идеть дальше. Онъ подъ силой подразуняваеть дайстви-

\*) l. c. 14.

\*\*) Mohr. Allgemeine Theorie der Bewegung und Kraft, Braunschweig. 1869 crp. 1. \*\*\*) L c. crp. 4-7.

The second s

тельную сплу, но вмжсти съ тилиз и энергию: онъ опредбляетъ первую какъ причину движения, перечисляетъ виды силъ и указываеть тяжесть, сцёшленіе, магнитное и электрическое притаженіе, такъ что онъ пиветъ въ виду саму сплу, но въ то же время разсматриваетъ ее какъ потенціальную энергію. Вслёдствіе этого онь вынуждень быль придта къ противоръчивому утверждению, будто-бы сила тяжести, непрерывно дъйствуя во время паденія тьла, тъхъ не менъе не производить въса, а расходуется на движеніе. Моръ позабываєть самый простой опыть, указывающій совершенно обратное. Если привѣсокъ, употребляемый при опытахъ съ атвудовой машиной, положить не прямо на приводимые имъ въ движение кружби, а помъстивши между нимъ и кружками упругую пружину, которая показывала бы его давление на нихъ. т. е. его въсъ, то сжатіе послёдней остается при движеній всей системы такимъ же, какъ и при поков. Отсюда ясно, что въсъ привъска не теряется: иначе пружина распрямилась бы во время движенія. Но Мору приходится утверждать обратное, потому что онъ потенціальную энергію отожествляеть съ ся причиною — съ силой. Вслёдствіе этого онъ про нее, какъ про силу, долженъ говорить, что она дъйствуетъ непрерывно, потому что пепрерывно изябняется скорость паденія; а какъ про потенціальную знергію опь должень утверждать, что опа расходуется; слёдовательно въ то время, когда она расходуется — превращается въ движение, она не можетъ производить въса. Но опытъ указываетъ, что во время наденія тіла вісять столько же, какъ и во время покоя; по теоріи же Мора вісь привіска превращается въ движение; часть его двигаетъ самъ привѣсокъ, а только остальная часть задерживается и давить на пружину, такъ что давление должно быть меньше, чъяъ при поков.

Замёнить силу эпергіей или сплавлть ихъ между собой, какъ это делаетъ Моръ, невозможно, нотому что понятіе энергіи не означаетъ инчего реальнаго. Всё подобныя попытки должны быть отнесены къ заблужденіямъ догматической метафизики, смёшивающей формы сознаванія и точки зрёція на вещи, съ самими вещами. Мы не останавливались бы на нихъ столь долго, если бы опѣ делались не представителями физическихъ наукъ, \*)



<sup>\*)</sup> Моръ-химикъ, профессоръ Бонскаго университета. Тетъ извъстный физияз, сотрудникъ Томсова, и его работы не гнужается переводить Гельмгольцъ,

которые непзбѣжно пользуются довѣріемъ въ дѣлахъ опыта, или если бы опѣ высказывались, не какъ данная опыта, или физическія заключенія изъ него, а подъ ихъ настоящимъ ярдыконъ какъ одна изъ метафизическихъ теорій по вопросу объ объективной реальности, въ которыхъ каждый долженъ быть самъ для себя авторитетомъ. А коль скоро это говорится людьми, посвятившими себя изученію эмпирическихъ данныхъ, при томъ говорится не какъ о метафизической теоріи, то мы невольно принимаемъ чуждую всякой критаки истафизику за несомиѣнную подтверждаемую опытомъ дапную.

Если понятіс энсргіп обозначасть только нашу точку зренія на реально данное явление (движение), то зачёмъ же вводнть такое понятие, которое нерсально и приводить вдобавокъ къ массь заблуждений? Дело въ томъ, что ценность понятий, выражающихъ лишь обобщение, котораго им ноженъ достнув чрезъ разсматриваніс явленій съ условной, хотя бы и нереальной, точки зрвнія состоить не въ ихъ реальности, а въ пригодности для нашихъ целей. Зачемъ въ математике введены отрицательныя величины, которыя стольже нереальны какъ и энергія? Затвяъ. что при ихъ похощи им питехъ возхожность находить общія правила; и если ин помнимъ значение, которое придается отрицательнымъ величинамъ, то намъ не придетъ въ голову считать, напримъръ, отрицательное движение такимъ, скорость котораго дъйствительно меньше нуля. Нъчто похожее имъетъ мъсто н отпосительно понятія энергіп: оно будеть няучную ценность, если оно дасть возможность высказать частные законы, которымъ подчиняются различныя и даже противоположныя явлеия примаго опыта, въ столь общей формь, чтобы въ ней нашель свое убсто, каждый отдельный законъ и чтобы можно было предъугадывать явленія. При помощи понятія энсргій мы действительно достигаемъ этой цели и совяещаемъ все частные законы въ общемъ -- сохраненія энергіп, въ которонъ, встати сказать, Тетъ видитъ доказательство реальности энергіи, о чемъ мы и не преминемъ упомянуть сейчасъ. Какос же значение инъеть этоть законь? Обратпися въ самому простому примёру полету тела кверху. Предположимъ, что законы паденія тель наяъ еще пензвъстны. Тогда на основания закона сохранения эпергія ны ножень пос-таки опредѣлить общій характерь дѣйствія силы тяжести. Если она составляеть динамическую силу,

то тёло надаеть съ той же скоростью, съ какой оно было бротено вверху: иначе подъ копецъ паденія количество энергія было бы инымъ чёмъ при пачалѣ полста. Это же самое разсужденіе мы можемъ примѣнить не только къ начальной, но и ко всякой точкѣ пути. Другими словами – законъ сохраненія эпергія указиваетъ, напримѣръ, въ общихъ чертахъ законы измѣненія скоростей тѣла, находящагося подъ вліяніемъ одной и той же силы. Скорости должны измѣняться такимъ образомъ, чтобы каждое мгновеніе сохранялась неизмѣнной сумма обѣихъ энергій; а для возможности соблюденія этого закона сила должна, напримѣръ, дѣйствовать на каждое тѣло одинаково, въ какую бы сторону оно пи шло, т. е. замедляетъ ли она его движеніе или ускоряетъ. \*)

Указанный законъ не требуетъ сохранения чего либо реальнаго, а только опредбленнаго способа въ изябненіяхъ движеній или въ преобразовании агентовъ другъ въ друга, что дълаетъ его пригодныхъ для предъугадыванія явленій прямаго опыта. А само то, что сохраняется, - нереально: въдь сохраняется не сахо движение, а число, которое получается при опредиленнома, условноме пзифрени возхожнаго и действительнаго движения. Если мы будемъ измърять движение какимъ-либо инымъ способояъ, то не получиять никакого сохраняющагося числа. Не получниъ его и тогда, когда буденъ изибрять только одно реальное (хотя бы даже и частичное) движение. Мы получимъ постоянную сумму только въ томъ случай, ссли будемъ принимать въ разсчетъ на ряду съ реально существующими движеніями также и тъ, которыя могли бы или должны возникнуть подъ вліянісять силь, действующихъ на действительныя движения. Таквиъ образомъ законъ сохранения эпергия утверждаетъ ностоянное сохранение одного лишь числа, получаемаго вслёдствіе искуственнаго измѣренія движенія и при томъ измѣренія, при которомъ берутся въ разсчетъ не одни лишь реально существующія движенія (прямаго опыта и частичныя), а, такъ сказать, и инимыя, которыя были бы при нёкоторыхъ несуществующихъ условіяхъ. Утверждая сохраненіе энергіи, т. с. сохраненіе описаннаго числа, свидательствуеть ли этоть законъ объ ся роальности? Разумбется ньть: реальность энергія зависить оть нея самой отъ того, что ны ныслият подъ этият словоять – если ийчто

\*) О законь Вебера упомянемъ поздный во II части.

реальное, то она реальна сама по себѣ, если же что-нибудь нереальное, какъ это и есть въ дѣйствительности, то она не получитъ реальности только отъ того, что выражающее се число остается постояннымъ. Этимъ и опровергается инѣнie, будто бы сохраненie энергія свидѣтельствуетъ объ ея реальности. \*)

Законъ этотъ обусловленъ опредъленныхъ способояъ дъйствія силь; поэтому онь можеть служить нутеводной нитью при ихъ изслѣдованів. Всякая сила должна быть такой, чтобы соблюдался законъ сохраненія энергіп. Тв силы, или условія движеній, которыя противоръчать этому требованію, должны быть признаны несуществующими. Для насъ въ высшей степени важно узнать существують за динамическия силы, потому что онв должны характеризовать основные процессы природы; и для этого, не ижия возможности убъднться въ ихъ существования прямымъ опытомъ, нало узнать различіе ахъ дъйствій отъ чеханическихь. Различіе это, между прочник, состопть въ способахъ сохраненія энергія. Подъ вліянісяъ динамическихъ силъ одна энергія ножеть превращаться въ другую, безъ передачи движений изъ одного твля въ другое: такъ летящій камень можетъ потерять всю свою книетическую энергію, по передавая ся другому твлу, и возобновить се снова, не получая ся отъ другаго тъла, если только тяжесть двйствустъ динамически. При отсутстви же динамической тяжести лвижение его по закону пнерции должно продолжаться ввчно безъ всякихъ персивнъ. Если же персивны возникають, то изъ этого слёдуеть, что при подъсмѣ камень передаеть свою энергію частицамъ міровой среды, отъ нихъ же получаетъ и ту, которая развивается въ немъ при его паденіи, такъ что, собственно говоря, нътъ переходовъ канетической энергія въ потенціяльную, такъ какъ камень не остается подъ вліяніемь одной и той же сили, въ чемъ именно и состоитъ понятіе потенціальной энергія (двя-. женіе, которое тіло можеть или должно получить оть дійствующей на цего сплы); онъ подвергается вліянію разныхъ неханическихъ силъ (толчковъ); поэтому здъсь происходить непрерывпая передача кинетической энергін, а не преобразованіе одной изъ нихъ вь другую. Этпиъ заключенісиъ им и воспользуенся въ своенъ нѣстѣ.

\*) Теть, какъ будто, быль введень въ заблужденіе такимь силлогизмочь: имчто постолино сохраняющееся (матерія) объективно реально; энергія есть имчто постолико сохраняющееся; слёдовательно энергія объективно реальна. 

## ГЛАВА VIII.

### Критика понятія непроницаемости.

Попытки отрицать непроницаемость. Делинсгаузенъ, Пфейльштикеръ и др. Постановка вопроса. Непроницаемость динамическая и абсолютная. Возраженія Кирхмана протикъ первой и Канта противъ второй. Отношеніе абсолютной непроницаемости къ механической сляћ.

Очистивъ основныя относящіяся къ двеженію в свлѣ понятія отъ главнъйшихъ догнатическихъ принфсей, ны теперь въ состоянія приступить къ изслёдованію саной натеріи. Первынъ пупктонь этого изсяфдованія должень бы быть вопрось о сплахъ, потону что онъ то именно и служатъ источниковъ или принцинами всёхъ матеріальныхъ явленій. Но вёдь кромё силъ есть еще другой принципъ матеріальныхъ явленій, который отличаеть само тело отъ занятаго имъ пространства, а въ тоже время онъ отличаетъ и пространство, занятое однинъ тЕломъ, отъ пространства, занятаго другняз; сверхъ силъ тела обладають еще непроницаемостью. Непроницаемость есть одно изъ самыхъ общихъ свойствъ тълъ и, повидимому, необходимое для инхъ, такъ что она должна состовлять пренадлежность того, изъ чего возникають тёла, т. е. саной натеріи. Итакъ какъ не невозножно, что сами силы обусловлены непроницаемостью, то мы предварительно изложниъ ся анализъ.

Въ општѣ всѣ тѣла непроницаемы. Казалось бы нѣтъ возможности сомпѣваться въ первичности непроницаемости; нежду тѣмъ являлись подобныя сомнѣнія. Поэтому мы не должны ограинчиваться однимъ лишь изслѣдокапіемъ, какъ можно и должно

понимать ес, но предварительно должны доказать са существованіе. Всъ тъла непроницаемы, причемъ это свойство не зависить оть всличаны тель: какъ бы ни была разделена натерія, нъ ней все-таки остается непроницаемость. Такимъ образомъ, съ одной стороны, она дана намъ въ опытв, а съ другой-ни въ самиль теляхь ни въ условиять, нри которыхь они намъ даны. итть янкакихъ оснований, которыя вынуждаля бы предполягать, что за извъстными предълами дъленія матерія непроницаемость исчезяеть. Всябдствіе этого утвержденіе ся какъ двйствительнаго свейства натерія сводится кронь указанія его вь опыть на отрицательное положение, высказывающее отсутствие всякихъ новодовъ, вынуждающихъ ограничивать его какими либо предвлами. А такъ какъ въ существовани его, какъ свойства твлъ, никто не сомнъвается и не можетъ сомнъваться, то отрицание его, какъ дъйствительнаго свойства матерія, сводится на утвержdenie, что есть причины, вынуждающія ограничивать извістными предълами явление непроницасмости. Поэтому доказывать должны отрицающіе ее, а наше діло разобрать ихъ доводы. Для этой цёли разсмотримъ сперва нёкоторыя изъ отлёльныхъ возраженій и понытокъ устранить непроницаемость, а послѣ того обобщинъ ихъ. \*) При этомъ замѣтимъ, что насъ пока интересусть не вопросъ, чъяъ пленно порождаются явленія непроницаемости -- отталкивательной зи силой или какимъ нибудь другинъ принцицояъ, а существуетъ ли она какъ постоянное свойство натерін.

Делингсгаузець отвергаеть ее по такымь же основаніянь, какь и всё немеханическія силы, и прправниваеть се къ упругости. "Она, говорить онъ, также сидить въ атомѣ и ждеть, послёдуеть ли толчокъ, чтобы оказать сму противодѣйствіе. Единственное различіе между упругостью и непроницаемостью состоить лишь въ томъ, что при неупругомъ толчкѣ исчезаеть нэъ внѣшнаго движенія часть живой силы. Непроницаемость есть лишь дурная эластичность, и стоить въ противорѣчіи съ сохраненіемъ энергіи" \*\*). Здѣсь непропицаемость, понимается какъ однородная съ упругостью сила, но отличающаяся противорѣ<sup>\*)</sup> Мы оставных въ сторона милије, по которому химическия явления обусловлены проницаемостью на теріи: помимо нихъ тала несомитино неаропицаеми; ноэтому сперия рашных, чамъ обусловлена ихъ непроницаемость, а тогда станетъ виднымъ, какъ надо разсматри вать химическия явления.

<sup>\*\*)</sup> Delingshausen, Das Räthsel der Gravitation, Heidelberg, 1860 r. crp. 62,

чісят сохранснію эпергія; про непроницаемость же вообще---безт отношенія къ ся внутренией природъ ничего не говорится.

Посмотримъ теперь, какъ онъ облясняетъ ся существование въ тълахъ. Въ предиолагаемой имъ псирерывной волнообразно движущейся матерія каждый пункть описываеть свою особую кривую, принадлежащую только сму одному, такъ что ня одинъ нунктъ не можетъ совпасть съ другимъ, п они такимъ образомъ исключають другь друга, чрезъ что дають начало состоянію, называемому непроницаемостью п основанному псключительно на гармонія внутреннихъ двяженій: "никакая эластичность не производить своей тавиственной вгры, но каждый пункть толкаета, толкасыз п движется туда, гдъ ему своими движеніями остаоляюта мисти прочіе пункты" \*). Непроницаемости нётъ, а пункты толкають и толкаемы! Но, можеть быть, авторъ позабылъ поставить слово "какъ будто" — "какъ будто толкаетъ, толкаемъ" в проч.? Допустияъ это и спросняъ — какимъ же образомъ каждый пунктъ выпуждается слъдовать своему особому пути? Очевидно-каждый пункть вліяеть на другой и при томъ такных образоми, что исключаеть его изъ занятаго миста; а въ этомъ то и состоитъ непроницаемость, если ее разсматривать не со стороны внутренней сущности, а лишь въ той мъръ, въ какой она обнаруживается въ опытъ.

У Делингсгаузена, допустившаго у простыхъ пунктовъ способность дъйствовать другъ на друга исключающимъ образомъ, легко объясняется непроницаемость телъ. Но ипаче выходитъ у Пфейльштикера, который предполагаетъ простые элементы (пункты, служащіе цептрами притягательныхъ силъ), пли, какъ онъ ихъ называетъ, кипеты проницаемыми \*\*). — Прежде чѣмъ показать, какъ вопреки его намфреніямъ все-таки должна всплыть непроницаемость, посмотримъ, что онъ имфетъ противъ пея. Упомянувъ о томъ, что по общепризнанному доказательству два простыхъ (состоящіе каждый лишь изъ пунктовъ какъ центровъ силъ) атома при взаимномъ притяженіи должны слиться въ одинъ, если не обладаютъ непроницаемостью, такъ что вся матерія можетъ при извѣстныхъ условіяхъ слиться въ одинъ пунктъ,

<sup>\*)</sup> l. c. 103.

<sup>\*\*)</sup> Das Kinet-System oder die Elimination der Repulsivkräfte und überhaupt des Kraftbegriffs aus der Molecularphysik. Ein Beitrag zur Theorie der Materie. Stuttgart. 1873.

онъ говоритъ, что при этонъ дъластся одна изъ слёдующихъ ошибокъ. Или уже допускается, что атомы непроницаемы и поэтому не могутъ продолжать своего движения, между твиъ непроянцасность ихъ еще должна быть доказана, т. е. делается petitio principii. Или же допускается, что хотя они и проняцасны другъ для друга, по удерживаются въ нунктв встрвчи притягательной силой, которая -- будучи равна - (гдв с есть сила на единицъ разстоянія, а r разстояніе) — при r = o обраиластся въ безконечность. А подобное предположение Пфейльштикеръ находитъ противорѣчущимъ механикѣ. По его инѣнію, атомы а н b, сближаясь въ концѣ съ безконечною скоростью. не могуть быть удержаны притягательной сплой, а должны проникнуть другъ чрезъ друга и продолжать свои движения, такъ что каждый изъ нихъ послѣ встрѣчи долженъ двигаться по пути, пройденному другимъ; но дъйствіе притягательной сплы но прекращается, и всл'ъдствіе нея скорости, съ которой они удаляются другъ отъ друга, уменьшаются до нуля; вслёдъ за тёмъ начинается новое сближение и т. д., такъ что устанавливается колебательное движение обоихъ атомовъ, изъ чего въ концѣ концовъ рождаются тёла \*). Такимъ образомъ по мятнію Пфейльштикера излишне предполагать въ атомахъ непроницаемость.

Разберенъ сго соображенія. Онъ забываеть, что безконечная скорость сближенія атомовъ здѣсь не дана, а составляеть предѣльную величину, къ которой атомы только стренятся и достичь которой могуть лишь ез точко езятый моменть слитія. Поэтому мы должны разсуждать слѣдующинъ образонъ. Вслѣдствіе притяженія атомы сближаются, и скорость сближенія увеличивается, стремясь достигнуть безконечности. Но когда скорость достигаетъ своего предѣла — безконечности, слившіеся атомы должны сближаться между собой съ безконечно большой скоростью, а это, очевидно, можетъ имѣть лишь то реальное значеніе, что атоны удерживаются слитими съ безконечно большой силой. Въ этопъ можно убѣдиться также другниъ разсужденіемъ. Когда атомы уже слились, то они притягиваются другъ къ другу съ безконечно большой силой; но такъ какъ дѣйствія притягательной сили состоятъ въ тояъ, что атомы сближаются между собой, то въ ато-

\*) l. c. crp. 5-7.

махъ, которые уже слились и между которыми нѣтъ никакого разстоянія, она не можетъ вызвать пикакого движенія, а должна лишь удерживать ихъ слитыми. Что же касается до скорости, то она становится безконечной тоже въ этотъ самый моментъ; раньше же хотя она была и чрезвычайно большой, но все-таки конечной; поэтому она уравновѣшивается безконечной силой ихъ притяженія.

Условія, при которыхъ возникаютъ колебанія, совсѣмъ пныя чѣмъ здѣсь. Возьмемъ колебанія упругаго прута. Пока онъ выпрямленъ, на него пе дѣйствуетъ никакая сила, которая уклонила бы его въ ту или другую сторону, или же онѣ уравновѣшиваются между собой, такъ что ихъ незачѣмъ принимать въ разсчетъ. Пусть теперь прутъ согнутъ вправо. Тогда вслѣдствіе постояннаго дѣйствія упругости опъ устремляется влѣво ускорительнымъ движеніямъ, и выпрямившись разовьетъ въ себѣ онредѣленную скорость справа на лѣво; а такъ какъ въ прямомъ положеніи на исто не дъйствуетъ никакая сила, то пріобрѣтенное движеніе останется не уравновѣшеннымъ, и потому прутъ пе успокоится въ прямомъ ноложеніи, а начнетъ сгибаться влѣво. Слѣдовательно колебанія обусловлены именно тѣмъ, что въ прямомъ положеніи на него не дѣйствуетъ никакая сила.

Но представиять себь, что жельзный пруть колеблется въ плоскости, проходящей между полюсами сильнаго электромагнита, и что токъ послёдняго будеть замкнуть въ то самое мгновение, когда нашъ пруть достигь положения равновъсия. Послъдствия очевидны: движеніс его въ другую сторону положенія равновѣсія но меньшей мфрф замедлится, а при достаточной силф электромагнита и вовсе не последуеть, такъ какъ пріобретенная скорость въ положени равновъсія встръчаеть препятствіе, котораго прежде не было. То же самое нужно сказать и про атомы Пфейльштикера: если бы ихъ сила притяжения прекращалась посяъ того, какъ они сольются между собой, и снова действовала, когда они разойдутся, то два взанино притягивающихся атома могли бы колебаться около одной изъ находящихся между ними точекъименно около той, въ которой они встратились. Но такъ какъ сила притяжения, въ это игновение не исчезаетъ, а напротивъкакъ разь въ этотъ моментъ достигаетъ безконечности, то колебанія невозможны, и оба атома останутся слитыми.

Что же касается до указываемаго Пфейльштикеронъ petitio

principii, состоящаго будто бы въ тояъ, что допускается въ атомахъ нопровицаемость, такъ какъ предполагается, что атоны послѣ встрѣча перестанутъ сблажаться. между тѣнъ вопросъ поставленъ именно о томъ, что выйдетъ, если предполагать атоны лишенными непропнцясмости, --- то въ этонъ отношения ны должны сдълать два захвчанія. Во первыхъ, нивакого petitio principii здёсь нёть: атоны предполагаются проницаеными, и безь этого предположения быль бы неяыслиях делаеный выводь о слияния изтерія въ одниъ пунктъ. Во вторыхъ, атомы или, если допускается непрерывная натерія, то ся пункты должны быть предполагаемы непроницаемыми не только для того, чтобы предохранить натерію отъ сліянія въ одниъ пункть: для этого било бы достаточныхъ предположить вращательное движение около другъ друга въ ся элементахъ, которое уравновъшивало бы притягательную силу подобно тому, какъ это им наблюдаенъ въ планстной системв. Непроницаемость въ элементахъ натерія нужна также кабъ условіе вспроницаемости тіль; и тоть кто отрицаеть се въ элементахъ обязанъ показать, какъ она при этопъ возможна въ телахъ. Вотъ это обстоятельство упраздняеть всю систему Пфейльштикера, если бы ему даже удалось посредствонь какихъ либо предположений о законяхъ дъйствий притягательныхъ силъ заставитъ свои кинеты колебаться другъ около друга.

Но мы напрасно ждали бы отъ него объясненія непроницаемости тѣлъ. Когда онъ говоритъ о толчкѣ и давленін (и то и другое обусловлено непроницаемостью), то ограничивается лишь выводомъ требуемыхъ опытомъ перемѣны скоростей, но не направленій. Такъ, предполагая встрѣчу двухъ проницаемыхъ атомовъ, имѣющихъ массы M и M', а скорости C и C', онъ выводитъ, что вслѣдствіе взаимнаго протяженія они составляютъ парную систему колеблющихся сквозь друга друга атомовъ, при чемъ вся система, независимо отъ каждаго волебанія въ отдѣльности, будетъ двигаться со скоростью  $\frac{MC + M'C}{M + M'}$ , т. е. съ той самой, которая получается при такихъ же условіяхъ вслѣдствіе толчка неупругихъ тѣлъ. Этотъ выводъ, какъ онъ говорить, можетъ быть обобщенъ и на встрѣчу системъ атомовъ \*). Выводъ же непроницаемости долженъ показать, какимъ образомъ

\*) 1. c. 52 H CI34.

тѣла, составленныя изъ обоюдно проницаемыхъ атомовъ, не могутъ проходить одно сквозь другаго, какъ это и бываетъ при толчкѣ.

Вообще авторъ придалъ этому свойству слишкомъ узкое значеніе, что ясно сказывается въ томъ, какъ онъ понимаеть свою задачу: онъ вездѣ заботится только о томъ, чтобы объяснить, *твердость* тѣлъ, подразумѣвая подъ ней устойчивость формы \*). Непропицаемы же вѣдь не одни твердыя тѣла, а всѣ безъ исключенія, и твердыя тѣла отличаются отъ жидкихъ лишь малой исдвижностью частицъ.

Познакомившись съ отделлными взглядами, постараемся обобщить тъ возражения, которыя могуть быть сдъланы противъ непровицаемости — какъ повсюднаго дъйствительнаго свойства матеріи, и ръшить вообще, насколько возможно обойтись безъ нся. Что, собственно говоря, можно возразить противъ непропицаемости вообще? Очевидно, только одно изъ двухъ: 1) или то, что она излишня, или же 2) что, дтиствуя противоположно притяжению, она не можетъ существовать на ряду съ нимъ. Всякое же другое возражение будетъ направлено не противъ нея вообще, а противъ того или другаго способа пониманія ся-въ видѣ ли отталкивательной силы или какъ нибудь иначе. Удовлетворительны ли эти доводы? Сущности матеріи им не знасил, а потому и нельзя судить, можств ли въ ней непроницаемость совиъщаться съ притяжениемъ. Что же касается до ся излишестеа, въ разсмотрѣнныхъ системахъ она оказалась не выведенной, а предположенной, а потому далеко не зишней. Но мы теперь лолжны висть, въ виду не ту или другую систему, а общій воиросъ – ножно ли допустить, что пепроницаемость не присуща матерія вообще, а возникаеть лишь въ телахъ?

Если допустить это, то надо объяснять ее какъ видимо сть, существующую только при извъстныхъ условіяхъ, такъ что два элемента матеріи могутъ быть то проницаемыми другъ для друга то нътъ. Какія же, спрашивается, условія должны порождать непроницаемость? Очевидно — они должны принадлежать не къ внутрепней природъ элементовъ, потбму что въ этомъ случав

<sup>\*)</sup> І. с. 12, 82, 98. Онъ називаетъ твердой линіей ту, на которой расположено на равномъ разстоянія другь отъ друга безконстное число кинстовъ: если матерія безконстна, то кинсты этой линіи не будуть колебаться другь около лруга, или же каждый будеть колебаться лишь въ небольшихъ предвлахъ.

они постоянно порождали бы непроницаеность, а быть вийинами — состоять въ ихъ вибшнихъ отношеніяхъ. Слёдовательно приходится объяснять испроницаемость механическимъ путенъ, т. е. паъ отношеній движеній частей матеріи. Но ясно, что изъ этихъ данныхъ не возникаетъ испроницаемость, какія бы им пи придумывали движенія, потому что движенія каждой частицы не будуть находить препятствій и отталкивающаго дёйствія въ движеніяхъ другихъ и если потернять какія либо изиёненія, то не отталкивающія, а притягательныя, т. е. обратныя тёмъ, которыя вызываются непроницаемостью.

Если даже притягательныя силы будуть подчинены такону закову, чтобы нежду эленентани натеріи ногли установиться колсоательныя движения, то самое большее, что им получииъ,будеть ограничиваться возможностью вывесть те завоны скоростся, которые соблюдяются при явленіяхъ, обусловленныхъ непроницаемостью --- при толчкъ или давлении. Но им никогда не достигненъ того, чтобы получить непропицаемыя тыза. Пусть два сталкивающиеся шара состоять изъ проницаемыхъ частиць, находящихся въ какихъ угодно колебательнихъ движеніяхъ. Каждая частица одного шара проникаеть сквозь частицы другаго, такъ что если они вслёдствіе притягательныхъ снять примуть общее движение, то не иначе какъ или соединившись между собой въ одно тело или, если допустить возножность колебаний, безпрестанио проходя одинъ сквозь другаго, такъ что каждый будетъ колебаться около другаго и двигаться сверхъ того одновреженно по одной и той же линия.

Если изть непропицаемости, то при помощи движеній и притагательныхъ силъ могуть возникнуть протяженныя тіля, даже твердыя, потому что отличительная черта твердости состоить въ иеизміянемости формы, т. е. въ малой подвижности частицъ и сильномъ сопротивлении ділению тіла; но все таки эти тіла при встрічі должны или проходить одно сквозь другого или смізшиваться въ одно тіло. Поэтому построеніе непроницаемыхъ (а не только протяженныхъ и твердыхъ тіль)-изъ проняцаемой матерія представляетъ логически невозможную задачу. Эта логическая невозможность предприятия и избавляетъ насъ отъ обязапности перебирать всв подобныя теорія.

Впроченъ — число попытокъ удалить непроницаемость очень невелико. Насколько начъ извъстно, онъ были предпринимаемы 201200-00-00-0

A state of the second 
крояв Пфейльштикера и Делинсгаузена еще Фохнерояъ и Сегеномъ. Про Делинсгаузена надо замътить, что у него непроницаемость все-таки признается какъ свойство каждаго пункта сплошной матерія — не допускать другихъ пунктовъ на свой путь. Фехнеръ съ теченісиъ времени самъ призналъ невозможныят допускать въ матеріи однъ лишь притягательныя силы \*). Въроятпо, къ тому же заключению пришли Сегенъ (Séguin) и Пфейльштвкеръ. Первый удблилъ слишкомъ мало внимавія этому вопросу \*\*). Второй же въ упомянутомъ нами сочинении (Das Kinet-System) говоритъ, что оно представляетъ лишь общій очеркъ приготовляемаго къ печати полнаго систематическаго изложенія его теорія \*), между тѣмъ съ 1873 г., т. е. со времени изданія Das Kinet-System оно еще не появилось. Во всякояъ случат, какъ мы видъли, непропицаемость должна быть допущена какъ существенное свойство матеріи, безъ котораго изъ нея не могли бы образоваться такія тела, какія существують въ лѣйствительности.

Но существование непровицаемости еще не указываеть намъ, въ чемъ именно состоитъ это свойство: вслѣдствіе непроницаемости тела и ихъ части должны не допускать другъ друга въ занятое ими пространство; но какъ это происходитъ, намъ неизвѣстно п служить предметомъ нашихъ догадокъ. Намъ дана въ опытъ одна лишь несовмистимость частей матерін. Эта то несовитстиность и составляеть фактическое содержание понатія непроницаемости, а все остальное, примышляемое нами сверхъ этой чисто отрицательной черты, составляетъ только наши предположения о причинахъ этой несовитетимости. Такъ наприятръ, намъ кажется, что натерія должна быть обязательно протяженной. Почему? Потому что она обладаетъ непропицаемостью. Здёсь им уже перешли за данныя опыта, и сверхъ нихъ беренъ предиоложения объ ихъ причинахъ: въ непроницаемости дана лишь одна несовятстияость; а последняя ножеть быть и у протяженнаго и у непротяженнаго, глядя потому чёмъ она причиняется. Такъ пункты, обладающие отталкивательной силой, не могуть быть совибщены, хотя они не протяженны. Мы же до-

\*) Atomenlehre 1864, стр. 193.

\*\*) Ero onurs Gull naucuaraus as Comptes rendues 1853. Tom. 87. \*\*\*) l. c. Vorwort.



нускаемъ, что изъ несовийстимости вытекаютъ протяженность; слйдовательно мы не ограннчиваемся одной несовийстимостью, а предполагаемъ такую ся причину, которая была бы неразрывно связана съ протяжениемъ. Если же свойство, порождающее непроницаемость, остается неизвёстнымъ – внё опыта, то изслёдование его сводится въ вопросу, совпадаеть ли оно съ какимъ либо другимъ свойствомъ матеріи, которое могло бы породить несонийстимость ся частей, или же нётъ? Вслёдъ затёмъ возникаетъ вопросъ – какъ оно относится къ протяжению матерія?

Очевидно, что полное рѣшеніе обонхъ вопросовъ можетъ быть сдѣлано лишь на основанім данныхъ о строенін матерін: причина непроницаемости неизвѣстна и служитъ предметомъ изслѣдованія, такъ что объ ней самой мы должны судить лишь на основаніи того, что обусловливается ею, т. е. на основанія того или другаго строенія тѣлъ. Но здѣсь мы не будемъ еще рѣшать, какова дѣйствительная причина несовмѣстимости, а ограничимся только изслѣдованіемъ, чѣмъ оно вообще можета быть и къ чему обязываетъ относительно протяженія тотъ или другой взглядъ на непроницаемость.

Изъ всъхъ другихъ свойствъ несовитстичость можетъ бить обусловлена какияъ либо видояъ отталкивательной сили ---отталкиванісять ли въ собственноять сянслі этого слова вроді того, какъ отталкиваются одновменные полюсы нагнита, или расширенісяъ, какъ, папримъръ, расширяется сжатый резиновый шаръ, -- это пока безразлично, такъ какъ вопросъ ограничивается линь возхожностью отожествить непроницаебость съ тёхь или другимъ свойствомъ матеріи. Поэтому, пока мы не приступняъ къ взелъдованию, въ чемъ именно состовтъ это свойство, мы всякій видъ отталкивательнаго действія будень называть общинь именемъ отталкивательной силы. Слёдовательно теперь нашъ вопросъ состоить только въ томъ, чтобы обсудить, ножеть ли возникать несовифстиность частей илтерія вслёдствіе присущей сй какого либо вида отталкивательной силы и хожеть ли она быть обусловлена какимъ нибудь другимъ свойствомъ; которое съ положительной стороны остается пеизвёстныхь, но оно не составляетъ ни одного изъ видовъ отталкивательной силы.

Наиболѣе долго господствовавшая изъ теорій, объясняющихъ непроницаемость какъ результать одной изъ отталкивательныхъ силъ, была постросна Канто́иъ. Во II части Metaphysische An-

Digitized by Google

fangsgründe der Naturwissenschaft онъ старается доказать, что натерія наполняеть пространство, т. е. непроннцаена не всявдствіе только своего существованія, но особой присущей ей двихущей силой. Показывается же это твяъ, что проникновение въ занятое илтерісй пространство есть движеніе, которое всл'ядствіе непроницаемости уменьшается или даже уничтожается. "Но ни съ какимъ движениемъ, говоритъ Кантъ, по можетъ бить связано ничего другаго, чтобы его уменьшало или уничтожало, кромѣ какъ другое движение того же подвижнаго въ противоположномъ направления. Слёдовательно непровицаемость есть причина движенія, а всякая причина движенія есть сила \*). Въ примъчанія къ этой теоренъ Канть упоминаеть, что Ланберть и другів называли свойство матеріи, вслёдствіе котораго опа наполняеть пространство, Solidität и полагали, что одна вещь не допускаеть другой въ свое пространство именно вслёдствіе этого свойства, такъ кабъ пронибновение било бы логическимъ противоръчиемъ сму. Кантъ отвѣчаетъ, что законъ противорѣчія не можетъ отталкивать матеріп и что противорічіе лишь тогда обларужить подобную даятельность, когда оно коснется силы, принадлежащей матеріи. Въ объясненія 4 къ 3-й теоремѣ и въ примѣчаніяхъ къ нему онъ снова возвращается къ этому предмету. Непроницаемость, вытекарощую изъ силы, онъ называеть относительной или дипамической, \*\*) цотому что при ней все таки возхожно изкоторое сжиланіе натерін, а вытекающую просто изъ существованія въ пространстве — абсолютной, такъ какъ при ней схимание возможно лишь въ той мърь но скольку существують въ тыт вустые промежутки. (Эгу терминологию удержиять и ны). Абсолютную непропицаемость онъ праравниваеть въ qualitas occulta, потому что на вопросъ. **4TO** препатствуеть одной вещи проникнуть въ другую, приходится отвѣчать то, что онѣ непроницасяы. Динамическая же непроницаемость, по его митию свободна отъ этого упрека. "Ибо хотя она (отталкивательная спла) со стороны своей возможности не можеть быть болье объяснена, следовательно должна иметь значеніе основной силы, но все-таки она дасть понятіе о действую-

•) Lerbs. I.

\*\*) Собственно говоря, онъ называеть динамическимъ наполнение материей пространства, но ово производится испроинцаемостью.



щей причний и ся законахъ, по которынъ ножетъ бить изиъряено по его степенянъ дъйствіе, именно сопротивление въ наполненномъ пространствъ<sup>4</sup> \*).

Кпрхианъ возражаетъ \*\*) противъ Канта, что непропицасмость не подходить подъ понятіе отталкивательной сили, такъ какъ послёдняя должна действовать, какъ упругость, а непровицаемость должна быть во всякихъ твлахъ. Съ другой стороны онъ указываеть на то, что тело, катящееся по навлонпой плоскости, должно вслёдствіе постояннаго на него действія отталкивательной силы, составляющей непроницаемость плоскости, отдъляться отъ послъдней. Что касается до перваго возражения. то оно легко устраняется такъ соображеніемъ, что внутри такъ должан существовать частичныя движения, вслёдствіе которыхъ тело можеть быть неупругимъ, не смотря на упругость составныхъ частей, разскатриваемыхъ отдельно другъ отъ друга: Допустихъ для ясностя, что тёла состоять изъ атоковъ, непроницаемость которыхъ производится пресущимя имъ отталкивательными силамм. Атомы двигаются около другъ друга. Если ин предположнять, что движения ихъ неустойчивы, т. е. что каждый атомъ, будучи сдвинутъ съ своего прежняго пути, начинаетъ описывать новую орбиту вокругь инаго атома, чвиъ прежде,тогда очевидно, что съ прекращеніемъ дъйствій, нарушающихъ форму тёла, она не будеть возстановляться, такъ что это тёло окажется неупругляв, хотя каждая составная часть его упруга \*\*\*). Ошпбка же втораго возраженія слёдующая. Отталбивательная сила непропицаемости должна подчиняться наравив съ другими динамическими сплами закону убыванія дъйствія съ увеличеніемъ разстоянія. Всл'ядствіе этого тіло, катящесся по наклонной илоскости, двигается по линіи, на которой отталкивательная сила частицъ плоскости уравновѣшивается тяжестью катящагося тела, такъ что поднихись оно выше этой линія, то оно должно падать, а опустись ноже -- отталкиваться кверху, -- но то и другос лишь до извъстнаго предъла. А такъ какъ отталкивательную сплу непроницаемости надо предиолагать действующей на

\*) Anm. 2.

8 14 . .... Ser ....

<sup>\*\*)</sup> By Erläuterungen zu Kant's Schriften zur Naturphilosophie. Heidelberg. 1882 crp. 35 u cuta.

<sup>\*\*\*)</sup> Къ тому же замѣтимъ, что не существуютъ ни абсолютно увругія, ни абсолютно неупругія твла.

незаятныхъ разстояніяхъ, то наять во всёхъ случаяхъ должно казаться, что тёла не отталкиваютъ другъ друга, а непосредственно соприкасаются.

Динамическая непроницасмость вполнѣ возможна, насколько возможны вообще динамическія силы: она устанавливаеть всь наблюдаемыя явленія непроницаемости и не исключаетъ возможности различій упругости. Но и то, что Кантъ назвалъ абсолютной непроницаемостью, повидимому, столь же возможно, какъ и динамическая. Онъ называетъ се qualitas occulta, но самъ же сознается, что этотъ упрекъ можеть быть сделанъ и относительно динамической непроницаемости. Различие ихъ въ этомъ отношения, по его мизнию, состоить только въ томъ, что сила даетъ понятіе о дъйствующей причинъ и ся законахъ. Но тоже самое надо сказать и про абсолютную пепроницаемость: она даеть понятие о реальной, хотя и меизењетной намъ причинѣ, велѣдствіе которой двѣ части матеріи не могуть находиться одновременно въ одномъ мёстё, а также и о законахъ дёйствіяименно эта причина только и дълаетъ, что не допускаетъ ихъ совпасть между собой, но не удаляеть ихъ другъ отъ друга. Другое его замѣчаніе указываеть на то обстоятельство, что одно лишь противорьчие не обладаеть силой, чтобы сделать тела непроницаемыми. Но если мы это свойство мыслимъ какъ необходимость для частей матеріп не проникать другъ въ друга, то тъмъ самымъ принисываемъ имъ реальную причину, вслъдствіе которой сближение таль должно тотчась же прекратиться, какъ только они дойдуть до соприкосновения. Въ этомъ смыслѣ, какъ причина перемёнъ движения, абсолютная пепровицаемость пожетъ быть тоже названа силой, но не такой какъ отталкивательная.

Отличія ся отъ динамической испроницаемости слѣдующія. Послѣдияя не только не допускаетъ частей матеріи до совпаденія, но и удаляетт – отталкиваетъ ихъ другъ отъ друга; абсолютная же непроницасмость ограничивается лишь исключенісмъ совмѣщенія. Вслѣдствіе нея каждая часть матеріи занимаетъ пространство, но дѣйствуетъ на другую только отрицательно, не допуская ся въ занятое пространство и въ то же прехя не отталкивая ся. Поэтому если сближаются между собой частицы обладающія динамической пепроницаемостью, то опѣ не только пе могутъ проникнуть одна сквозь другой, но, сблизившись до извёстного предёла, удаляются другь оть друга \*). При абсолютной же непроницаемости онв, дойдя до сопримосновенія, моментально перестають сближаться, но не удаляются другь отъ друга, а остаются рядонъ: дальнъйшее сближение ихъ невозхожно, потому что онв не могуть одновременно занять одно и то же пространство. Есля же допустить, что посл'в встричн онъ удаляются другъ отъ друга, то это значить что непроницаемость действуеть отталкивающимъ образомъ. А коль скоро ны хотихъ, чтобы абсолютная непроницаехость была чъхъ либо инымъ чёмъ отталкивательная сила, то ин должан не допускать отталкиванія другь отъ друга сблизившихся частиць. Не забудеяъ, что само свойство, которое порождаетъ непроницаемость въ опытъ не дано, а даны лишь возникающія вслёдствіе него движенія, и изсладованіе непроницаемости ограничивается разсмотрѣніемъ, совпадаетъ ли это свойство съ какимъ либо видояъ отталкиваній. Въ этояъ состоитъ первое и самое главное отличие объихъ возможныхъ непроницаемостей, безъ котораго между нами нътъ *рсальной* разници \*\*).

А отсюда вытекаеть, что динамическая непроницаемость можеть принадлежать непротяженнымъ частямъ матерін: вѣдь отталкивательное дѣйствіе можеть исходить и наъ пунктовъ. Поэтому признать непроницаемость динамической — это все равно, что признать протяженіе для матеріи несущественнымъ. Отталкивательная сила непроницаемости, равно какъ и всякая динамическая сила, можеть принадлежать и протяженнымъ тѣламъ и пепротяженнымъ пунктамъ. Напримѣръ земное протяженіе можетъ исходить изъ каждаго пункта земли п изъ одного лишь ея центра. Кромѣ движеній и обусловливающихъ ихъ силъ и непроницаемости мы о матерія ровно ничего не знаемъ; слѣдовательно если ни одпа изъ этихъ данныхъ не связана необходнио съ протяженіемъ, то оно и не существенно для матерія, и можетъ возинкать въ тѣлахъ какъ видимость, обусловленная, напримѣръ, тѣмъ, что отталкивательныя силы пунктовъ очерчиваютъ вокругъ ALANAMAN ANALY UNAL TANK ANALY

<sup>\*)</sup> При этомъ предъль ихъ сближенія будеть подвижнимъ и зависить отъ ихъ относительныхъ скоростей.

<sup>\*\*)</sup> Пе трудно видіть, что все сказанное про абсолютную непровицаемость питеть значеніе и относительно Декартовскаго взгляда, отожествляншаго сущность матерія съ протяженіемъ. Поэтому мы и не будемъ говорить объ немъ огдально.

нихъ сферу, впутрь которой не проникаютъ другіе пункты. Абсолютная же непроницаемость обязательно предполагаеть частицы протяженными: если онъ будуть пунктами, то онъ ничъмъ не будуть отличаться сть пустаго пространства и будуть проходить одинъ пасквозь другаго, такъ какъ не нифють того, откуда могли бы исключать другъ друга, т. с. не имъютъ объема. Чтобы исключить что либо изъ занатаго пространства, надо зананать его, а пунктъ только находится въ пространствв, но не занимаеть его. Чтобы сублать этоть доводъ еще наглядивя, представнить себт, что два шара идуть въ параллельныхъ, но въ противоположныхъ направленияхъ. Если они абсолютно непроницасны, то для ихъ безпренятственнаго движения линия, по которыят они двигаются, должны отстоять одна отъ другой не менње какъ на сумну радіусовъ этихъ шаровъ. Пусть величина радіусовъ уменьшается до нуля. Тогда при томъ же предиоложения и разстояние между линиями можеть уменьшаться также до нуля; и въ тотъ моментъ, когда эти тары превращаются въ абсолютно непроницаемые пункты, папменьшее разстояние линий, по которыяъ можетъ совершаться ихъ безпропятственное движение (при встхъ разсужденіяхъ о непропицаемости мы нитемъ въ виду только тв действія, которыя обусловлены исключительно ей одной, а не ть притягательныя и отгальивательныя, которыя когутъ быть сверхъ непроницаемоств) становится равнымъ суммъ двухъ нулей, т. с. нулю; другими словами-оба абсолютно непроницаемые пункта могуть безпрепятственно двигаться по одной и той же линии въ разныя стороны, слёдовательно проходять сквозь другъ друга. Абсолютно непроницасный пунктъ есть очевидное contradictio in adjecto. Непроницаемо то, что не можетъ совпасть другь съ другояъ. Если же ин имбемъ въ виду абсолютную непроницаемость, то она не дъйствуеть на пункты до тѣхъ норъ, пока они не дойдутъ до соприкосновения; соприкасаю-. щіеся же пункты суть совпадающіе. Сльдовательно обладающая авсолютной непроницаемостью матерія должна состоять изъ протяженныхъ частей.

Если это и не видно съ перваго взгляда, то только нотому, что пункты, которые должны быть абсолютно (а не дипамически) непроницаемыми, не могутъ быть ин восприняты, ни представлены нами. Будь они испровицаемыми вслёдствіе присущей инъ отталкивательной силы, то они, хотя были бы и невидимыми, все-

Digitized by Google

таки при болёе острыхъ чувствахъ были бы замёчены нами чрезъ воспріятіе (посредствомъ мускульпаго и осязательнаго чувства) ихъ отталкивательнаго дёйствія, и тогда мы ихъ представляли бы себё какъ давленіе, исходящее на насъ изъ одного иункта. Но если пунктъ не имёетъ отталкивательной силы, то онъ инчёмъ не отличается отъ пунктовъ нустаго пространства — не можетъ быть подмёченъ никакимъ органомъ чувства, а потому и непредставнять. Между тёмъ все, чему мы принисываемъ эминрическую реальность, должно быть такъ или иначе представляемо нами. Вслёдствіе этого, разсуждая о лишенныхъ отталкиванія нунктахъ, мы представляемъ себё маленькое тёльцо, которое можетъ быть абсолютно непроницаемымъ; а отсюда возникаетъ сомнёніе, не могутъ ли быть таковыми же и сами пункты.

Итакъ при динамической непроницаемости натерія можеть состоять какъ изъ протяженныхъ, такъ и изъ непротяженныхъ частицъ; какова должна быть отталкивающая сила въ тоять и другомъ случат, увидимъ виослъдствін, при изслъдованія строенія матерія. Абсолютная же испроницаемость состоить въ заниманіи пространства безъ всякаго отталкивательнаго дійствія нежду частицами матеріи. Оне могуть имёть отталкивательныя силы, по не вслидствие абсолютной непроницаемости, а сверхъ нея. Иля натерія, обладающей абсолютной непроницаеностью, протяженіе столь же существенно и необходимо, какъ и сама непроницаемость. Такую матерію въ отличіе отъ другихъ ся видовъ будемъ называть веществомъ. Обыкновенно подъ этимъ именемъ иыслять ту же матерію, какъ она дана въ непосредственномъ опыть, но отвлеченную отъ всъхъ динамическихъ силъ, такъ что остается нъкоторый протяженный непроницаеный субстрать, но не выказывающій никакого отталкивательнаго двйствія, т. е. какъ разъ то, что им имслииъ въ понятіи абсолютной непроницасности.

Не трудно видѣть, что отдѣльныя вещественныя частици должны быть несжимаемыми. Вѣдь вещество абсолютно непроницаемо; поэтому въ томъ пространствѣ, гдѣ оно уже находится, не можетъ болѣе помѣститься одновременно еще другая часть вещества. Слѣдовательно если мы возьмемъ какую либо веществепную частицу, пмѣющую напримѣръ шарообразную форму, которая не состояла бы изъ раздѣленныхъ пустыми промежутками меньшихъ частицъ, то она пе будетъ сжиматься при самомъ силь-

14

номъ давленіи, такъ какъ одно ея полушаріе пе можетъ одновременно помъститься въ томъ мъстъ, гдъ уже находится другое.

Абсолютная непроницаемость тёсно связана съ механической силой — толчкомъ; первая служитъ условіемъ существованія послёдней. Если непроницаемость будетъ отталкивательной силой, то толчокъ не составляетъ особаго рода силы, а подходитъ подъ нонатіе вообще динамическихъ силъ. Абсолютная непроницаемость состоитъ въ томъ, что двѣ части матеріи не могутъ совиѣщаться другъ съ другомъ, хотя бы онѣ не отталкивали другъ друга. Отсюда слёдуетъ, что если двѣ такихъ частицы будутъ имѣть различныя движенія и вслѣдствіе нихъ сближаться между собой, то какъ только онѣ дойдутъ до соприкосновенія, тотчасъ же должно прекратиться ихъ сближеніе, и обѣ придутъ въ относительный (по отношенію другъ къ другу) покой, хотя это не номѣшаетъ имъ продолжать движеніе относительно другихъ частицъ. Слѣдовательно ири этомъ измѣняется, по крайней иѣрѣ, движеніе хоть одной изъ нихъ.

Каковы заковы дъйствія этой силы? Изъ понятія вещества или абсолютной непроницаемости мы узнаемъ только то, что должна произойти остановка сближенія; но это можсть быть достигнуто различными путями или одна частица сохранить свое движение, а изябнить его другая, или же изябнять его объ сразу, при чемъ, разумъется, возможно безконечное число снособовъ переибнъ. Мы такъ привыкли къ явлению толчка, что оно наиъ кажется вполнѣ понятнымъ, и им готовы сиѣло утверждать, что всѣ послѣдствія его могуть быть опредѣлены аналитически. Конечно если иы допустииъ реальность переливанія и распредёленія движенія поровну во всей массъ сталкивающихся тьль, смъшивая при этомъ послѣднюю съ количествомъ вещества, то мы получимъ выводъ, который дійствительно оправдывается опытомъ; но въдь всъ эти предноложения фиктивны и допускаются не потону, чтобы ови объясняли явленіе (т. е. ставили бы его въ неизбъжную связь съ какниз либо фактоме), а лишь вслёдствіе своей наглялности.

Другія же объясненія будуть крайце неудачными, такъ какъ при толчкѣ всегда происходить остановка сбляженія чрезь перемѣны движеній обонхъ тѣлъ, между тѣмъ, не прибѣгая къ только что упомянутой фикціи, мы въ состояніи вывесть изъ понятія абсолютной непроницаемости только пеобходимость прекращенія нхъ сближенія \*). Одно поъ объясненій, къ которому склоняется нашъ умъ, состоитъ въ томъ, чтобы предположить въ тълахъ сопротивление всякому новому состоянию. Это сопротивление на ряду съ непроницасмостью в должно привесть къ тому, что каждое изъ встръчающихся тълъ изибияетъ свое прожнее движение. Въ чемъ состоятъ данное въ опнтъ сопротявление ны уже видъли: оно ограничивается нассой, т. е. участіенъ натеріи въ опредѣлени скоростей, получаемыхъ ею отъ какихъ бы то ни было силъ. Изъ такого сопротивления, разумъется, ничего нельзя вивесть: участие въ опредълении своей скорости предполагаеть, что тьло получасть движение, но соопредъляеть его скорость, такъ что послёдная зависить не отъ одной лишь силы, а также и отъ сахого тѣла; нашъ же вопросъ состопть ихенно въ тояъ, каждое ли тъло получита вовое двежение. А потоху им должни предположить сопротивление не въ видъ участия въ опредъления скорости пріобр'таемаго дваженія, но въ вид'т борьбы вообще противъ всякато движенія, въ видъ реальнаго стреиленія сохранить данное состояние. Мы уже видели отсутствие подобнаго сопротивленія. Сверхъ того это предположеніе все-таки не достигаеть своей цёли. Если тёло А старается удержать свое движеніе, сопротивляется всякой перемънъ въ немъ, и то же самое происхолить во встричающенся съ нихъ таль В, то естественный результать борьби вхъ сопротивленій должень быть тоть, что одно изъ нихъ вменно то, которое обладаеть большей силой сопротивленія, напримъръ А, преодолъваетъ сопротивленіе В и удерживаетъ чрезъ это свое старое движение, а В принимаетъ точно таков же движеніе, т. е. перемѣна движеній должна наступать только въ однояъ твлв, чего въ дъйствительности никогда не бываетъ.

Словомъ — если мы не захотимъ прибъгать къ фикціи распредъленія движенія, сколько бы мы ни дълали попытокъ вывесть аналитически механическія дъйствія, всъ онъ будутъ одинаково исŗ

------

<sup>\*)</sup> Единственно, что еще можно предъугадать при номощи закона причинпости, это прекращение движения въ объихъ частицахъ, если онт виолит одинаковы, сталкиваются тоже одинаково, папримтръ — если онт равны, шарообразны и двигаются противоноложно съ равными скоростями: итътъ инкакого основания, чтобы ьъ одной изъ нихъ проплошли иния переитны, чтобы въ одной изъ нихъ проплошли иния переитны, чтобы въ другой. Во встахъ же другихъ случаяхъ остается нецьвъстнымъ и а ргіогі неопредтлимымъ, какъ именно должна вліять разность условій (скоростей, массы и форми), ири которыхъ паходятся сталкивающіяся частицы.

удачными. Вонросъ идетъ о томъ, чтобы найти аналитически законъ, которому подчиняются результаты столкновенія двухъ вещественвыхъ частицъ; взъ понатія же вещества вытекаетъ одна лишь необходимость ихъ относительнаго покоя; но какъ онъ будетъ достигнутъ, это не содержится въ понатія вещества, потому что оно говоритъ лишь объ одной невозможности сближаться соприкасающимся частицамъ – о невозможности, основанной однимъ завиманіемъ пространства безъ всякаго отталкиванія, причина же ея остается нензвѣстной. Слѣдовательно способъ достиженія относительнаго покоя можетъ быть узнанъ не иначе какъ эмпирическимъ нутемъ.

Digitized by Google

## ГЛАВА ІХ.

## Критика понятія динамическихъ силъ.

Непонятность вхъ природы. Динаническія сили какъ qualitates occultac. Ихъ вепредставимость. Непонятность дъйствій на разстоянія. Corpus ibi agere non potest ubi non est. Цёльнеръ. Делингстаузенъ. Изенкраге. Понятность механизма. Секки. Нарушеніе научнаго монизма. Дуализмъ матерія в духа. Возраженія Гербарта. Сравнительний итогъ механизма в динамизма.

Какъ сказано, можно предполагать въ натерін существованіе двухъ родовъ силъ — динамическихъ и неханическихъ. Послёднія тъсно связаны съ непроницаемостью — именно съ абсолютной; что же касается до первыхъ, то онъ являются какой-то таниственной способностью. Эта ихъ неизбъкная загадочность съ самаго откритія Ньютонова закона дълала то, что никакъ не хотъли признать существованія дъйствій на разстояніи и старались объяснить всѣ явленія, гдѣ повидимому обнаруживаются такія таниственныя дъйствія, какъ результатъ толчковъ неуловимихъ по своей ивлости частицъ какой инбудь распространенной по всему міру натеріальной среды. Почти всѣ мыслители и ученые того времени считали Ньютоновъ ваконъ только математической формулой явленій, истинная причина которыхъ содержится въ толчкѣ. \*) Понадобилось не малое время, \*\*) чтоби человѣческій унъ свыкся

- \*) Санъ Ньютовъ, если и не всегда, то но крайней изръ долгое вреня, держался того же взгляда.
  - \*\*) Еще Эйлерь, умершій въ 1783 году, отрицаль дійствія на разстоянія.

Į,

съ дъйствіями на разстояніи — однако не навсегда: приблизительно къ 60-мъ годамъ этого столѣтія снова возникли соинънія, возможно-ли допустить дъйствія на разстояніи, и виъстъ съ темъ возобновился рядъ поимтокъ объяснять всѣ явленія чисто неханическимъ путемъ. \*) Ни одна изъ нихъ не увънчалась усибхомъ. Почему же такъ-потому ли что онѣ задаются невозможными цілями или же просто по трудности предмета? Пля правильнаго отвѣта на этотъ вопросъ пужно прежде всего знать, слѣдуетъ ли и почему именно слѣдуетъ отрицать динаинческія силы. Объ нихъ писалось въ разныя времена такъ много, что нътъ никакого труда выяснить себъ всъ слабыя стороны этого понятія, такъ какъ вполнъ достаточно собрать витсть и одёнить предзявляемыя противъ него возраженія. Къ тому же все, что высказывалось противъ признанія динамическихъ силъ прежде-при появлении ихъ въ наукъ, это же самое повторяется почти безъ персябнъ и теперь.

1) Первый доводъ, выставляемый противъ динамическихъ силъ, есть непонятность п непредетавимость ихъ природы. Такъ Делингсгаузенъ говоритъ, что о нихъ пельзя составить ровно никакого представленія. \*\*) Подобнымъ же образомъ выражается Секки: — "представляется въчный пеотвязный вопросъ: въ чемъ жо именно состоятъ эти силы? Какое физическое представление мы можемъ о нихъ составить? На этотъ вопросъ до сихъ поръ еще пе далъ никто отвъта". \*\*\*) Беглингеръ утверждаетъ спеціально про тяготъніе (но это можно примънить и ко всъмъ динамическимъ силамъ), что сущность его непонятна ни сама по себъ, ни по отпощенію къ другимъ. \*\*\*\*) Непонятность и непредставимость природы динамическихъ силъ есть первый камень преткновенія въ признаніи ихъ.

Какой понятности требуеть исханизиь? Если той, которая существуеть въ силлогизиахъ и даетъ наиъ возиожность видёть на основании закона противортчия все положительное содержание вывода, т. е. если такой, при которой связь внутренней природы сили съ вытекающимъ отсюда дъйствиемъ сдълались бы

 \*) Въ 70-хъ годахъ въ Бреслават возникао общество съ исключительной цілью механическаго ръшенія проблеммы тяготтнія.

\*\*) Dellingshausen. Das Räthsel der Gravitation, Heidelberg 1880 г. стр. 15. \*\*\*) Единство физическихъ силъ вер. г. Павленкова. Вятка. 1873. стр. 885. \*\*:\*) Das Weltgesetz. Zürich. 1885 стр. 205.



аналитически прозрачными, то слёдовало бы сперва поставить вопросъ, --- доступпа ли такая понятность (не говоря уже, много ли ея даже въ профизикъ п геометрія) въ томъ, къ чему ны приходимъ путемъ опыта? Здъсь она намъ, очевидно, недоступна. Возьнемъ ближайшій привъръ — абсолютную непроницаеность: всябаствіе нея должны изхвияться движенія твлъ. Но что такое сана она, и почему у нея именно такое, а не другое следствие? Непзвестно. Какъ про абсолютную непроницаемость им знаемъ только то. что всл'ядствію нея движенія становятся такими, что два твла встрётившись больше уже не перехёщаются относительно другь друга, такъ и про динамическія силы ны узнасяъ, что всябдствіе нихъ (если онъ составляютъ что либо сверхъ a priori необходинаго способя связи явленій) при данныхъ условіяхъ наступясть такое, а не другос движение. Сколь мало эта ограниченность знанія свидътельствуеть о нереальности непроницаености, столь же нало о нерсальности динамическихъ силъ. Требовать аналитическаго вывода взъ понятія сущности сили ся д'яйствій и, основываясь на невозможности такого вывода, отвергать реальность силы, это все равно, что ноступать обратно - изъ существованія понятія д'ялать выводъ объ его реальности (наприкъръизъ понятія Бога объ Его бытів).

Впрочемъ, можно указать еще другую непонятность динамическихъ силъ: онъ, напримъръ-притягательная сила, не только не связаны аналитически съ другими свойствами матерін-именно съ непроницаемостью, но представляютъ даже и противоположния ей свойства, такъ что являются истинными qualitates occultae въ самомъ строгомъ симслъ этого слова. \*) Съ этимъ нельзя не согласнться. Однако отрицать динамическия силы на основании такой испонятности можно лишь въ томъ случаъ, если ин согласимся отрицать въ себъ, напримъръ, способность зрънія: она также не имъстъ аналитической связи съ способностью слуга, обанянія и т. д. Въ этомъ упрекъ, — что динаническія сили при<sup>\*)</sup> Первоначальное значеніе этого, употребляемаг о темерь въ ворицательномъ смыслѣ, термина слѣдующее. Предволагалось, чтот вла нитютъ нѣкоторыя главныя, такъ сказать, основныя качества (тепло, холодъ, сухость, клажность), которыя восредствонъ переходовъ другъ въ друга в конбинацій своихъ различныхъ стененей могутъ дать начало разнообразію свойствъ тѣлъ; а тѣ качества, которыя такинъ путенъ не могутъ быть выве ены, считались qualitates occultae. Съ этой точки зрѣвія всенірное тлютъвне есть qualitas occulta, нотому что его пельзя выресть изъ состояній непроницаемости.

надлежать къ числу qualitates occultae \*), сказалась догматическая увъренность, будто бы им взглянемъ на міръ и сразу непосредственно узнасмъ его внутреннюю сущность, такъ что стонть только сдѣлать ся адекватное опредѣленіе и тогда все прочее выведсмъ отсюда more geometrico. Это было бы очень пріятно—при такихъ условіяхъ даже не было бы большой бѣды родиться слѣпымъ: мы геометрически могли бы узпать качество каждаго цвѣта. Можетъ быть, съ развитісмъ физическихъ, физіологическихъ и т. д. знапій мы когда нибудь и дойдсмъ до этого; но теперь то этого еще нѣтъ, а потому мы и не имѣемъ права претендовать на такую понятность. \*\*)

Подобныйъ же догнатизномъ, исоцънивающимъ условий каждаго рода познанія, объясняется и требованіе представимости. Динамическая сила подобно абсолютной непропицаемости есть элементь тоже нефизический: она, какъ причина движения, не ощущаема. Исно, что, если и допустить въ ней что либо сверхъ формы связи явленій, то представлять ес можно только нефизически, напримфръ-какъ волю, поскольку се можно представлять, т. с. объектировать въ чемъ либо, что не ин саин. Такихъ пефизическихъ представлений о другомъ, къ сожазънию, не существуеть, потому что, когда мы представляемь даже волю или чувства, мысли и т. д. другаго субъекта, то въ дъйствательности представляемъ не его хотящимъ или чувствующимъ что нибуль, но себя и свою волю на его мъстъ. Всякое же представление дъйствительно другаго субъекта будетъ всегда физическимъ, потому что оно не можеть быть безпространственнымъ. Требуется представить себи причину движенія, нежду тинь какъ она не должна быть визшнимъ явленісмъ. Такому некритическому требованію, конечно, нельзя удовлетверить, потому что его не слёдустъ и предъявлять. Механическая теорія, выводящая все изъ энергіи, передаваемой толчкомъ, и сама не въ состояніи исполнить предлявляемыхъ ею требованій: о сплі толчковъ им не ножемъ составить себъ понимо возбуждаемыхъ ими движеній ни-



<sup>\*)</sup> Мы никого здёсь не цизируемъ, потому что-кто только не утверадаеть этого?

<sup>\*\*)</sup> Пужно помнить, какая испонятность служить критеріемь нерсальности нонятія. Мы употребляемь это слово и вь смысль незнанія и въ смысль певозможности. Персально же только то, что испонятно въ посліднемъ смысль, наиримъръ—если наша теорія такова, что событія должны быть безиричипными, пли въ условіяхъ ихъ вознакновенія содержится внутреннее противорічіе и т. Д.

какого представленія; им ноженъ представить себъ только результатъ его — перемъну движеній; самый же процессъ толчка, т. е. способъ возбужденія движеній (или неханическая сила) непредставниъ и непонятенъ, ибо не понятно, что именно дълеть тъла непроницаенным \*).

2) Въ связи съ непонятностью природы динаническихъ сняъ стоитъ непонятность возможности ихъ дъйствія. Такъ какъ онѣ могутъ дѣйствовать и на разстояніи, то спрашивается — какъ возможно, что предметъ дѣйствуетъ тамъ, иди его мизмъ? Это самое старое возраженіе, съ которымъ еще борозся Кантъ, но разбирая его зишь съ своей точки зрѣнія на строеніе матерія. Мы же попытаемся рѣшить вопросъ независимо отъ всѣхъ подобвыхъ теорій.

Прежде всего обратияъ внимание на нецонятность всякаго взаниодъйствія, въ примъръ чего ны можемъ привесть хотя-бы дъйствіс воли на тъло. Вслёдъ за нашихъ желанісяъ возинкасть соотвътственное движение тъла; воля несомнино дийствуеть на твло; но какъ совершается это, остается неизвъстныхъ. А чтобы понять, почеху это и должно остаться такинъ, возьнень саный крайній случай. Пусть субъекть А дійствуеть на другой субъектъ В, при чемъ они не только не отделены другъ отъ друга какниъ либо разстояніенъ, но даже не соприкасаются нежду собой, а сполна совпадають въ однонъ и топъ же явств, только такъ совиадають, чтобы они не переставали быть двумя разными существами. Станеть ли въ этомъ случаѣ ихъ взапиодъйствіе болью понятникъ? Нисколько — какъ било непонятно, такъ и останется такимъ; единственно понятнымъ становится въ этояъ случав неизбъжность его непонятности. Что значить А и В, совпадая витсть, остаются двумя разными сущностями? Или то, что им захотели ихъ назвать разными буквами, или же то, что процессы, совершающиеся въ А, не тв же саные, которые совершаются въ В, а поляются вполев обособленными отъ нихъ, такъ что А и В какъ бы ногутъ быть отдёлены другъ отъ друга и существовать одинъ безъ другаго. Если же въ каждомъ изъ нихъ совершаются особые, замбнутые въ предвлахъ



4

÷

<sup>\*)</sup> Если им станенъ разсиатривать тѣла во декартовски, т. е. предволагать, что непроницаемость влитекаетъ изъ сущности тѣлъ (протяженія), то всетаки останется непонятнимъ, если не прибѣгать въ фикція переливанія движенія, кавъ именно возвикають при толчкѣ такіг, а не другія скорости.

субъекта процессы, то значить отъ даннаго состоянія субъекта А нельзя сдѣлать прямаго (аналитически неизбѣжнаго) перехода къ сопровождающему его состоянію субъекта В: вѣдь оба состоянія не составляютъ части одного общаго, а являются какъ бы вполнѣ самостоятельными, напримѣръ— внутренній и внѣшній міръ.

Воть здесь то и лежить причина непонятности всякаго взаннодъйствія: при немъ каждый процес: ъ каждаго являющагося субъекта, нанримъръ В, долженъ быть обособленъ отъ процессовъ, совсршающихся въ А, не составлять части послёднихъ, а быть самостоятельныма относительно ихъ; а въ то же время нервые должны быть въ иричинной зависимости отъ вторыхъ. Эта непонятность коренится не въ томъ, иди находятся оба субъекта — удалены ли они другъ отъ друга на нѣкоторое разстояніе или же соприкасаются нежду собой; источникъ веновятности лежноть въ неизбъжности сознавать явленія сразу въформахън субъекта и взавмодъйствія. Слёдовательно для отрицанія какого бы то ни было взаимодбиствія нужно ссылаться не на его непонятность, а на то, что им его не находвиъ. Но въдь не сопровождаемыя такъ или иначе наблюдаемыми (т. с. наблюдаемыми непосредственно или несомитно выведснными на основании непосредственныхъ наблюдений) толчкани падение камня, земли на солнце и т. д. составляють дъйствія, данныя въ опыть; почему же, спрашивается, отвергать ихъ? Для этого можетъ быть только одно изъ слёдующихъ основаній: а) понятіе действія на разстоянія противорѣчитъ несомнѣннымъ фактамъ; b) въ этонъ поняти содержится особенное, ему одному принадлежащее, затрудненіе, наприятръ-внутреннее противоръчіс; с) динамическія силы замѣняются чѣмъ либо јучшимъ и дѣйствительно понятнымъ.

а) Дъйствіе на разстоянія ни одному изъ извъстныхъ фактовъ природы не противоръчитъ и не можетъ противоръчить: для существованія подобнаго противоръчія надо, чтобы въ этомъ дъйствія заключались не только элементы, которыхъ нѣтъ въ дъйствіяхъ при соприкосновенія, но и такіе, которые уничтожали бы логическую возможность нѣкоторыхъ явленій нрироды, а этого-то и иѣтъ. Въ природъ нѣтъ данныхъ, которыя бы препятствовали признать эти силы. Да никто изъ защитниковъ механизма и не утверждаетъ возможности подобнаго противоръчія.

b) Обратинся теперь къ другому основанію — къ внутреннему противорѣчію въ самонъ понятіи дѣйствія на разстоянія. На него ссылаются всѣ противники динамизма, такъ что это

Digitized by Google

саный древній пхъ доводъ. Недавно онъ подвергся критикъ Целльнера, который разбираль самое его основание --- старинную схоластическую формулу — corpus ibi agere non potest ubi non est. Прежде чънъ ссылаться на это положение, говорать онъ, нужно еще опредблить, гдб существуеть твло, и отвѣчаетъ - танъ, гдѣ оно дѣйствуетъ, или - танъ, куда нашъ унъ понъщяетъ часть производимыхъ имъ дъйствій \*). Отвёть неудачный, который пе захедляли оскаять, указывая какъ на то, что существование тела не ножеть зависеть оть обсуждоній челов'тческних унонь его д'йствій, такъ и на то, что въ однояъ и тояъ же ябств придется допустить ивсколько твль, наприябръ зуну --- на зеязъ, здание --- въ водъ, въ которой оно отражается и т. д. \*\*).

Что же однако отвѣчали Цёлльнеру не противъ его рѣшенія, а противъ сахой постановки вопроса? Слабость отвътовъ со стороны защитниковъ неханизна въ даннонъ случав очень поучительна: изъ нся хожно убъдиться, что невозхожность дъйствій на разстоянін есть ни на чемъ не основанный догмать. По инъвію Делингсгаузена, Цёлльнеръ вполнъ правъ, когда утверждаеть, что "тело не кожеть действовать на другое такь, где оно само находится, потому что это другое тело не въ немъ, но вит его". "Это положение, продолжаетъ Делингсгаузенъ, столь просто, что его можеть понять каждый ребенокъ. Но съ другой стороны не женбе очевидно, что тело не ножеть действовать безъ всякаго посредства тамъ, гдъ его нътъ, потому что такъ называеная сила находится во исмо; слёдовательно она не вню его, и поэтому не можеть действовать за его пределани". Послѣ этихъ словъ чотатель ждеть, что Делингсгаузень будеть отрицать возножность всякаго прянаго действия: тёло не кожстъ прямо дёйствовать ни тамъ, гдё оно есть, ни тамъ, гдѣ его нѣтъ. Ни чуть не бывало: Делингсгаузенъ тотчасъ же безъ всякаго перерыва п безъ всякаго основанія рекомендуетъ руководоться механической точкой зрвнія. -- "Чтобы однако по возможности возстановить миръ, говоритъ онъ, я предложнать бы враждующимъ партіямъ ubiestist'овъ и ubinonestist'овъ

<sup>\*)</sup> Principien einer elektrodynamischen Theorie der Materie. Leipzig. 1876. Einl. XXXI a LXII. \*\*) Delingshausen 1. c. 26 a. ersg. Isenkrahe. Das Räthsel von der Schwer-

kraft, Braunschweig. 1879. crp. 20 a cata.

столковаться на томъ, что тѣло дѣйствуетъ только тамъ, докуда достнгаютъ исходящія изъ него движенія, и признать, что дѣйствія при прикосновеніи прямыя, а на разстояніи они опосредствованы между лежащими тѣлами" \*). Но чѣмъ и какъ это доказать, объ этомъ онъ не заботится.

Напрасно им ждали бы большей основательности отъ другаго противника Цёлльнера, Изенкраге: онъ также сверхъ непонятности дъйствій на разстояній доказываеть ихъ невозможность только тѣмъ, что рекомендуетъ вѣрить ему на слово. По его мнѣнію, тѣла дѣйствуютъ только на своей поверхности, на нхъ границъ; съ этой то именно точки зрънія и слъдуетъ понимать, что тело действуеть только тамъ, где оно есть, такъ какъ поверхность тѣла во время соприкосновенія его съ другимъ нринадлежить обониъ теланъ сразу. Всё другія действія будуть непрямыми. А вопросъ, гдъ находится тъло, съ этой точки зрѣнія рѣшается очень легко: "каждый атомъ находится въ томъ пространствъ, границы котораго онъ дълаетъ пепроницаемыми для всёхъ другихъ" \*). Но какъ доказать, что тёло не можетъ действовать въ иномъ месте кроме какъ на своей поверхности, остается неизвёстныхъ. Мы не можемъ объяснить аналитически, какъ это происходить; зпачить, это невозножно.

Чтобы разобраться во всёхъ этихъ вопросахъ, обратимъ вниманіе на слёдующія обстоятельства. Въ понятіи дёйствія на разстояніи содержится уже понятіе дёйствія тёла тамъ, гдё его иётъ. Цёлльнеръ какъ-то объ этомъ позабылъ, и отъ этого произошло то, что онъ незамѣтно для себя самого сблизился съ отрицаемымъ имъ механизмомъ: утверждая, что тѣло только тамъ и находится, гдё дёйствуетъ, онъ долженъ признать и обратное — что тѣло только тамъ и дёйствуетъ, гдѣ само находится. Дялѣе — слово тѣло употребляется нами въ двухъ значеніяхъ: то мы подразумѣваемъ подъ тѣломъ неизбѣжный субъектъ всѣхъ свойствъ и пропзводимыхъ имъ дѣйствій, то избираемъ одно болѣе общее свойство (именно непроницаемость) и разсматриваемъ его какъ эмпирическаго представителя этого субъектъ. Субъектъ же отдѣлимъ отъ всѣхъ свойствъ и дѣйствій только мысленно;

\*) 1. c. 27 x 28.

a,

h

\*\*) Isenkrahe. Das Räthsel von der Schwerkraft, Braunschweig. 1879. crp. 30, rause 21 n csig.

Digitized by Google

поэтоку, когда говорать о возможности действій такъ, где неть тёла, то подразумёвають подъ нимъ его непропицаемость. Тёло. въ этонъ снысяв слова, находится танъ, глъ не могуть находиться въ то же время другія тёла, т. е. внутри той сферы, которая очерчена его непроницаемостью. При такожъ понинания слова тело очевидно, что оно всегда действуеть такъ, где его нътъ, т. с. за предълами своей испроинцаемости, такъ какъ даже при абсолютной непроницаемости каждое тёло приводить въ двяженіе путемъ толчка другое находящееся ень его твло. Поэтому правило — тёло уожеть действовать только тамъ, гле оно само находится — должно быть понимаемо въ переносномъ значения, вменно -- тьло можетъ дъйствовать только при сонрякосновения. Если матерія непроницаема не абсолютно, а всявдствіе отталкивательной силы, то д'явствіе при соприкосновенія есть уже одно изъ дъйствій на разстоянія. Поэтому при отрицанія послёднихъ считается достовёрнымъ и непосредственно извъстныяв, что натерія должня обладать тольбо абсолютной непронецаемостью, между тёмъ какъ это составляеть одно язъ предположений, построяемыхъ пами относительно причниъ двяженій. Наконецъ, если даже матерія абсолютно непроницаема, то такъ какъ каждая частица возбуждаетъ движение все-таки внъ своихъ предъловъ, считать дъйствія на разстояніи логически невозможными значитъ предполагать внутреннее противоръче въ соединения динамической силы съ абсолютной непроницаемостью; а кы не знасмъ внутренней природы пля сущности ни той ня другой; въ явленіяхъ же онв означають только законы двяженій. напр. сблаженія (тяготёніе) и его предёль (абсол. непроницаеность).

с) Что же препятствуеть признанію дъйствій на разстоявія? Особаго, имъ однимъ присущаго, затрудненія или противоръчія въ нихъ нѣтъ; — остается лишь ссылаться на то, что дъйствія при соприкосновеніи понятнъй, чѣмъ на разстояніи. Но служить ли понятность какого либо рода дъйствій признакомъ его исключительности? Къ тому же исханизиъ отнюдь не обладаеть такимъ преимуществомъ: явленіе толчка столь же непонятно, какъ и испосредственное притяженіе тѣлъ землею. Въ каждомъ явленія (въ томъ числъ и въ толчкъ) нужно отличать пониманіе необходимости формы, или закона отъ пониманія необходимости самого факта дъйствій. Форма дѣйствія, какъ ми уже указывали, непонятна, и должна быть признана какъ аналитически необъяснимая данная

опыта. Самый же фактъ дъйствія также непонятенъ: онъ возникаеть вслёдствіе абсолютной непроницаемости; но это значить не объяснить его, а дать ему название, потому что абсолютная непроницаемость есть не что инов какъ прекращение сближения тълъ, но безъ помощи отталкиванія. Ссылка на непроницаемость объясняетъ столь же нало, какъ и ссылка на притяжение зеили при отвѣтѣ на вопросъ, отчего всѣ тѣла падаютъ на неё: и въ томъ и въ другомъ случав наша ссылка означаетъ или то, что отъ даннаго явленія им сдёлали заключеніе о существовапін его особой причины, пепохожей на причины другихъ разнородныхъ явленій, или же то, что причина этого явленія такова же, какъ и другаго однороднаго съ нимъ явленія, хотя опа остается все-таки еще неизвъстной, и указание на нее не дълаетъ явленія понятныяъ. Ссылаться для объясненія толчка на абсолютную непроницаемость - это то же самое, что для объясненія усыпительнаго дійствія морфія ссылаться на его усыпительную силу \*).

Отсюда слёдуетъ, что если механизиъ долженъ сдёляться единственно возможной теоріей, то отнюдь не въ силу того, что овъ будто бы болѣе понятенъ, чѣмъ динамизмъ. Но послѣдователи перваго представляють дело иначе: они если не прямо, то нежду строкъ выскязывають ямсль, будто они могуть заменить динамическія силы в препмущественно дъйствія на разстоянія болье понятными. Это видно уже изъ того, что они такъ сильно нанирають на непонятность первыхь. Откуда же берется этоть самообианъ? Явленія, которыя мы привыкли наблюдать каждодневно, кажутся намъ вполнѣ понятныхи и нетребующими объясненія; къ числу ихъ относится и толчокъ. Такимъ образомъ все превыущество неханизна состоить лишь въ томъ, что онъ въ свое основание кладетъ фактъ, который вслъдствие привычности не возбуждаетъ въ насъ удивленія. Копечно паденіе тілъ не менбе привычно, и этотъ факть въ старину занималъ почетное мъсто въ атомистическихъ системахъ. Но тогда било живое, а не лабораторное изучение явлений; въ природъ же чаще всего мы встрѣчаемъ непосредственныя дѣйствія, а при искусственныхъ опытахъ обыбновенно пользуемся толчковъ, такъ что совершенно свыкаемся съ нимъ и стремимся повсюду найти его.

. \*) ('м. выше стр. 211 и 202.

Чтобы асная выставить эту слабую сторону неханизна, нонведенъ подлиненя слова Секки. . Нанъ возражали, говорить онъ. что сущность сообщенія движенія чрезъ прикосновеніе все-таки остается для всёхъ тайной; повторниъ же еще разъ, что ин схотрихъ на сообщение движения путенъ нрикосновения не более какъ на фактъ \*), и осли стараенся свести къ нему такъ называехую передачу двяженія съ изв'ястваго разстоянія, то только потоми, что первый способъ сообщения представляется нашену пониманию болье легынях, вежели второй \*\*). "Мы вполию понимаема, продолжаеть онъ, возхожность действи на разстояній при посредствѣ прохожуточной среды, но отнюдь но тогда, когда такого посредства не существуеть. Если тело А ударается о другое В, то въ тотъ моменть, когда ихъ поверхности приходять въ соприкосновение, первое изъ нихъ сообщаетъ движение второму вслъдствие непроницаемости, и никто не можеть спорить, чтобъ поверхпость сонрикосновения не принадлежала обонуъ твланъ одинаково. Если нанъ скажутъ, что прикосновение вовсе не необходнио, то им охотно съ этниъ согласимся, потому что будучи весьма далека оть признанія за этими законами метафизической необходимости, наша теорія принимаетъ вхъ не болве какъ за эмппрические факты, первоначальная причина которыхъ остается, такъ сказать, открытынъ вопросонъ. Существенное различие нежду сообщениемъ движения чрезъ соприкосновсніе и чрезъ разстояніе состоить въ тонъ, что въ первояъ случав движение передается чрезъ ничто между, чежащее, и этого для насъ совершенно достаточно" \*\*\*). Однинъ словонъ, въ толчкъ все столь же непонятно, клкъ и въ динаинзив, но онь представляется наиз болье понятных. Почену же онъ представляется болье понятнымъ, хотя бы соприкосновсніе было не необходимо и въ качествѣ междулежащаго оказывается достаточной геометрическая поверхность? Потому что явленіе толчка слишкомъ привычно. Къ тому же вслёдствіе отожествленія нассы съ колнчествояъ натерія невольно реализуется

\*\*) 1. c. 393.

\*\*\*) l. c. 407.

ŧ

.

÷.

<sup>\*)</sup> А падевіе тіль на землю, неудалсніе планеть оть солица, электрическія и магнитныя притяженія и отталкиванія не факти? Напротивь — гді намь кажется соприкосновеніе, тамь при ближайшемь изслідованія оказивается разстояніе (папримітрь—при нажиманія на плоское стекло винуклаго, какь объ эгомь свидітельствують Пьютомови кольца).

фикція перехода движенія: для его передачи нуженъ кранъ, чрезъ который оно переливалось бы въ другое твло, п этихъ краноиъ служатъ соприкасающіяся точки обонхъ твлъ.

3) До сихъ поръ им еще не находниъ необходимости отвергать динамизых; перейдемъ къ другимъ возраженіямъ противъ него. Нѣкоторые изъ его противниковъ, напримъръ Секки, утверждають, что "существование притягательной и отталкивательной силы ничемъ не доказывается, кроме того факта, что оне приняты для объясненія; это чистыя абстракцій \*). Что онъ хочетъ этвиъ сказать, им узнаемъ изъ другихъ заивчаній, сдвланныхъ спеціально про тяготёніе. "Мы не питеиъ возможности, говорить онь, наблюдать действіе только двухъ частиць, а тёмь менье изучать это дъйствіе въ абсолютной пустоть, — такъ что основное начало притяжения не опирается ни на какихъ опитныхъ данныхъ". "Взапиное притяжение двухъ частицъ, находящихся въ пустомъ пространствъ, есть не что пное, какъ математическая фикція" \*\*). Далье - "притяженіе, производимое однимъ тіломь на другое, никогда не замичается между двумя изолированными атомами, а постоянно только между системами атомовъ ирвтомъ внутря матеріальной среды" \*\*\*). Обстоятельство, K указанное въ послъдней цитатъ, объяснено въ предшествующей, говорящей, что ны никогда не наблюдаемъ действія только двухъ частвиъ и въ абсолютной пустотъ; -слъдовало бы сказать, что всябдствіе ничтожнихъ разхбровъ атоховъ и не можемъ наблюдать.

Что же касается до вывода отсюда недоказанноски, основаннаго на отсутстви прямаго опыта съ двумя частицами, то такое разсуждение обоюдоостро: на основании иодобныхъ соображений придется отвергать не только признаваемые самимъ Секки атомы и эфиръ, но даже сами механическия теория, напримъръ объяснение всемирнаго притяжения посредствомъ толчковъ мировой среды. Ни одно подобное объяснение не можетъ быть провърено непосредственнымъ опытомъ. Несправедливо также безусловное утверждение, будто динамическия силы суть не что иное, какъ абстракция или математическия фикции. Всякий принципъ реаленъ

\*) l. c. crp. 818. \*\*) l. c. 408. \*\*\*) l. c. 409.

Digitized by Google

ВЪ СВОНХЪ АВЛЕНІАХЪ, И ВИВ ИХЪ ЕСТЬ ЧИСТБЙШАЯ АБСТРАКЦІЯ; ТАКЪ ВОЛЯ, НЕПРОНИЦАЕНОСТЬ РЕЛЬНЫ ТОЛЬКО ВЪ ИХЪ АБТАХЪ, А ИМСЛИНИИ БЕЗЪ НИХЪ ОНЪ СОСТАВЛЯЮТЪ ТОЛЬКО НАШИ ПОНЯТІЯ О ВОЗНОЖНОСТИ ПРОИЗВОДИМИХЪ ИМИ ЯВЛЕНІЙ. ТОЧНО ТАКЖЕ КАЖДАЯ СИЛА РЕЛЬНА ВЪ СВОИХЪ ДЪЙСТВІЯХЪ, КОТОРИНИ И ДОКАЗЫВЛЕТСЯ СУЩЕСТВОВАНІЕ СИЛЪ.

Поэтому нельзя говорить, будто бы признание динамическихъ силъ и преихущественно притяжения не основывается ни на какихъ эмпирическихъ длиныхъ: такими данными служатъ двежения. Правда — им не наблюдаенъ всемірнаго притяженія въ абсолютной пустоть, но за то им заивчяень независимость его дъйствій отъ междулежащей среды, и заключяенъ отсюдя, что оно происходить безъ ея посредства: всяля одинаково притягиваеть твла сквозь воздухъ, эонръ и сквозь другія тыла. Вопросъ только въ тояъ, доказана ли эта независимость или нътъ. Начало этому доказательству положено еще самихъ Ньютономъ, открывшихъ, что одна и та же спла вынуждаетъ падать тъла на землю и удерживаетъ луну на ся орбить \*). Далье одна и та же сила опредъляетъ орбиты спутниковъ Юпитера и произвоцихыя имъ возмущения въ движенияхъ другихъ планетъ и т. д. Независимость отъ междулежащей среды и однородность всёхъ притягательныхъ действій служить доказательствояъ ихъ непосредственности, или ихъ динамическаго харабтера. Если явленія притяженія зависять отъ толчковъ віровой среды, то причина, вызывающая паденіе яблока, не та самая, которая вызываеть паденіе луны. Точно также причины, удерживающія на орбитахъ спутники Юпитера и производащія вознущенія другихъ планеть, не тожественны можду собой, такъ какъ эти явления вызываются различными толчками. Наконецъ, поэтому и всв дъйствія планетъ и солнца не однородны, такъ что должно казаться черезъ чуръ чудесныхъ, если, происходя отъ различныхъ толчковъ постоянно движущейся міровой среды, они всѣ одинаково убывають по квадратахъ разстояній и остаются неизивними при различнохъ



<sup>\*)</sup> Это положение вѣдь и составляеть существевную часть Шьютоновскаго открытия. Что плансты и ихъ спутники удерживаются на ихъ орбитахъ какой то силой, убывающей по квадратамъ разстоявий, составляеть логически необходимое слѣдствие законовъ Исилера, и высказывалось еще раньше; но для того, чтобы расширить наши знания, надо было знать, какова эта сила, какова зависимость ся дѣйствий отъ масси и f. д. Все это и было узнано вслѣдствие открытия, что эта сила тожественна съ тяжестью.

положенін тёль: динамическая сила можеть дёйствовать сквозь другія тёля; но движеніе, происходящее вслёдствіе толчковь, должно или прекращаться или изиёняться, если между толкаемынь тёлонь (напримёрь кампемь) и толкающими его частицами находится еще какое нибудь тёло (напримёрь потолокъ) \*).

4) Механизиъ выставляеть также различныя соображенія о научной стройности и значеніи механическихъ теорій для развитія науки, чему будто бы не въ состояніи удовлетворить динанизиъ. Такъ указывается, что въ динамизиъ придется произвольно допускать множество различныхъ силъ; напримъръ на это указываетъ Секки <sup>\*\*</sup>) говоря, что "слъдуя этому методу, мы не только должны были бы признать существованіе огромнаго числа силъ, но еще кромъ того назначить для круга дъйствій каждой изъ нихъ самыя широкія, часто произвольныя границы". Указывается также, что механизиъ вноситъ единство принциновъ, сводя всѣ явленія на первичное движеніе. Такъ Изенкраге <sup>\*\*\*</sup>) съ сочувствіехъ называетъ это смѣлымъ и соблазнительныхъ предпріятіемъ и т. д.

Отвѣтимъ на эти шаткіе аргументы лишь вкратцѣ. Произволъ въ опредѣленіи числа и сферы дѣйствія силъ не можстъ о́мть поставленъ на счетъ самой теоріи, нотому что совершенно также, какъ и въ механизмѣ, гдѣ взамѣнъ силъ выстунаетъ множественность запутанныхъ движеній, исключительными виновниками произвола служатъ тѣ, кто строитъ гипотезы безъ достаточнаго изслѣдованія. Что же касастся до научнаго единства, то уже заранѣе — безъ помощи сравненія отдѣльныхъ механическихъ и дивамическихъ системъ — видно, что механизмъ грѣшитъ противъ правды и сваляваетъ на динамизиъ свой собственный грѣхъ. Стоитъ только обратить вниманіе на основные принципы механизма — вещество, массу и движеніе. Что такое величина

\*\*) l. c. 815. \*\*\*) l. c. 81.

ÿ

<sup>\*)</sup> Ланге стусть, будто бы теперь пренебрегають изслідованіемь природы тяготьнія (Истор. Матер. І т. стр. 247 в слід.). Какъ видинь, она безпрерывно изслідуется: каждое астрономическое вычисленіе служить доказательствомъ или тому, что тяготьніе не зависить оть природы и движснія между лежащей среды, или тому, что послідняя расноложена такъ искуссно, что им не можень себів этого представить. Віроятно въ этомъ и состоить причина, что Пьютонъ въ конці концовъ отказался отъ нонытокъ механическаго объясненія тяготьнія: тіла должим не только сближаться, но такъ сближаться, что какъ буджо у нихъ всіхъ одинаковня силы.

нассы, остается въ номъ пензевстнымъ; это понятіе стоить вий связи съ веществомъ. А такъ какъ отъ нассы зависитъ скорость, т. е. движеніе, то и оно пе ниветъ инкакой связи съ веществомъ, такъ что получается дуализиъ натерія и движенія: первая служитъ только субъектомъ послёдняго, но пе обусловливаетъ его законовъ. Этотъ дуализиъ ножетъ быть устраненъ только при помощи фикція переливанія движенія. Динанизиъ ке находится въ лучшемъ положенія, и вибетъ возножность поставить нассу въ доступную для нашего познанія взанищую зависимость съ силами: - вѣдь послёднія пропорціональны нассѣ; слёдовательно если им станемъ объяснять непроницаемость какъ одну изъ отталкивательныхъ силъ, то насса окажется просто закономъ пропорціональности между всёми силами матерін \*).

Таковы всѣ явно высказываемыя возраженія противъ динамизма: 1) непонятность и непредставимость природы силъ, 2) непонятность возможности ихъ дъйствія (на разстоянія), 3) инямая недоказанность ихъ существованія и 4) произволъ въ опрецёленіп ихъ числа въ связи съ мнимымъ нарушеніемъ единства науки. Есть еще одинъ доводъ, который обыкновенно высказывается не прямо, но въ видъ насмъшекъ. Прежде чънъ нереходить къ его оцёнкъ, подведенъ птогъ сравнительнымъ достоннстваиъ объихъ теорій, чтобы взвёсить, па сколько неханизиъ обосноваль самь себя свонии возраженіями. Во всёхь нихь кромѣ послѣдняго (насмѣшекъ) им замѣчаемъ слѣдующую черту: относительно всёхъ требованій, предъявляемыхъ динамизму, об' теорін стоятъ совершенно въ одинаковыхъ условіяхъ — объ или удовлетворяють имъ, если эти требованія такъ поставлени, что приняты въ разсчетъ условія нашего познанія, яли же — въ противномъ случав объ не удовлетворяють. Но механизиъ предъявляеть такія требованія, которыя но условіянь познанія не исполнимы-именно хочеть, чтобы им образно представляли себъ внутреннюю сущность силь и способъ ихъ дъйствія. Разъ, что онъ это требуетъ, то долженъ и сямъ исполнить относительно своихъ пренциповъ, я такъ какъ это безъ пойощи фикція неы

{ · :

1.4

<sup>\*)</sup> Во II части будетъ показано, что съ динамическимъ понятіемъ масси стоятъ въ логической связи также закони равенства дъйствія и противодъйствія и сохраненія энергія; а сверхъ того — пониманіе масси какъ закона пропорціональности дълаетъ излишнимъ предполагать въ тълахъ какое би то ни било сопротивленіе. Въ физикъ же масса (какъ и величина сили) есть линь пріємъ.

возможно, то онъ и опровергаетъ самъ себя своими собственными притязаніями. Поэтому подобныя возряженія не могутъ быть основаніемъ механизма тёмъ болёе, что относительно единства принциповъ преимущество лежитъ далеко пе на его сторонѣ.

5) Единственное возражение, которое не можетъ быть обращено противъ самого механизма, состоитъ въ томъ, что отрицаніе динамическихъ силъ болѣе соотвѣтствуетъ убѣжденію въ различін нежду натеріей и духонъ; а потону это обстоятельство, по нашему мнѣнію, и служить для всѣхъ его поклонниковъ однимъ изъ важити побудительныхъ оснований къ щостроснію ихъ теорій \*). Секки висказываеть этоть доводъ виолит откровенно. "Не смотря на всѣ извороты нашихъ противниковъ, говорить онь, ихъ многосильная машина должна окончательно лоннуть въ виду того колоссальнаго абсурда, который заставляеть ихъ приписывать атомамъ какъ бы нъкоторую способность разума, позволяющую этихъ послёднимъ рёшать-должны ли они въ томъ или другомъ случат дъйствовать или итътъ (избирательное сродство). Мало этого: они, сами того не замѣчая, присоединяють къ этой способности чувство ощущенія, докладывающее частицаять о присутствін тіль, на которыя оні могуть реагировать "\*\*). Делингсгаузенъ \*\*\*), Изенкраге \*\*\*\*) и иножество другихъ только подсибиваются надъ сходствоиъ натеріи съ духонъ, уподобляя отношенія атомовъ другъ къ другу съ отпошеніями мужчинъ къ женщинамъ и т. д.

На сколько справедливо, будто бы динамическія силы должны свидѣтельствовать о духовности матеріи—увидимъ впослѣдствіи. Теперь же обратимъ вниманіе на другов обстоятельство. Почсму такъ страшно допустить одухотвореніе матеріи, и въ чемъ здѣсь колоссальный абсурдъ? Конечно, съ перваго взгляда намъ можетъ показаться, что внутренняя природа матеріи непосредственно извѣстна какъ противоположная духу, что дуализмъ матеріи и духа есть одна изъ данныхъ опыта. Но въ дѣйствительности дуализмъ есть результатъ нашего умозаключенія, какъ въ этомъ

\*\*\*) 1. c. 405. \*\*\*) 1. c. 40. \*\*\*\*) 1. c. 81.



<sup>\*)</sup> Замітимъ-однимъ, но не исключительнымъ: во II части будетъ ноказано, что въ основт механизма лежитъ неправильное воззрѣніе на апріорныя понятія, нѣкоторый родъ трансцендентальной иллюзія.

не трудно убъдиться жаз того обстоятельства, что даже о душевной жизни другихъ людей непосредственно им ровно инчого не знаемъ и знать не можемъ: мы не въ состояния въ пее пронекнуть, а догадываенся объ ней по ся телесныть обнаруженіямъ, сообразно съ которыми им ее воспроизводниъ въ себъ. Какъ же въ такомъ случав возможно непосредственно видеть отличіе матерія отъ духа? Весьма возможно, что каждый атомъ обладаеть нъкоторой степенью духовной жизни; но это останется для насъ исизвъстнымъ, незамътнымъ, такъ что нельзя утверждать будто бы сходство натерія съ духонъ составляеть колоссальный абсурдъ, а твиъ менве — будто бы въ атонахъ не можеть оказаться такая способность, которая докладывала бы инъ, должны ли они въ каждомъ данномъ случав реагнровать на другіе атомы или нёть, т. е. что опи не могуть обладать чёмь то-вродь ощущеній. Вёдь сущность матеріи намь не дана въ опытѣ, равно какъ и сущность духа; а даны два ряда явлоній, по сходству или различію которыхъ ны ноженъ заключать, однородныя ли это сущности или различныя, если только онѣ познаваены. Между твиъ механисты поступають наобороть: нсходя изъ увѣренности въ ихъ разнородности, считаютъ нужнымъ отряцать нъкоторыя явленія.

Но откуда же берется такая увъренность? Между прочниъ слёдующимъ путемъ. Во-первыхъ, мы ошибочнымъ образомъ привыкли соединять душевную жизнь съ понятіемъ свободы воли; а свобода противорѣчить закономѣрности матеріальныхъ отношеній \*). Во-вторыхъ, и это самое главное, въ опытѣ ны не находимъ прямыхъ указаній на одушевленіе матеріи; а отсутствіе доказательствъ въ пользу какого либо положения им всегда склонны сибшивать съ доказательствоять обратнаго ноложения \*\*). Такимъ образомъ уже въ дътствъ создается привычка разсна3. j 

<sup>\*)</sup> Мы называемъ это соединение ошноо чнымъ, потому что какъ бы нароко им ни поничали свободу воли, хотя бы въ симслё ровно ниченъ неопредаленнаго произвола, все-таки уже въ человъческой во лы мы должны признать на ряду съ ся свободной стороной также и несвободную подчиненную закономарности: безь этого было бы невозможно викакое общение и знание людей, такъ какъ и то в другое основано на предъугадивания неизобжиних при извъствихъ обстоятельствахь рёшеній воли. Об'є стороны распред'ялются въ различенихъ ипдивидуумахъ не одинаково. Поэтому им сибло можемъ допустить существонаніе такихъ духовныхъ сущиостей, которыя обладають нуленъ свободы.

<sup>\*\*)</sup> Напримъръ, невозножность доказать бытіе Бога ситинвается съ доказательствояъ Его небытія.

тривать матерію дуалистически, что постепенно входить въ плоть и кровь; а все привычное кажется намъ само собой очевиднымъ и вполиѣ достовѣрнымъ \*).

Изъ всего этого видно, на сколько позволительно ссылаться на дуализиъ ватерія и духа бакъ на основаніе для отрицанія существованія динамическихъ силъ. Если бы подобная ссылка дълалась какимъ нибудь профаномъ, считающимъ привычныя имсли за самыя истинныя, то это было бы вполнъ понятно: толпа не терпитъ анализа и новшествъ въ области идей, все привычное свято для нея. Но колоссальный абсурдъ найденъ табияъ ученыяъ какъ Секки, которому хорошо извъстно, что привычность мысли не есть доказательство ся истинности, и который, какъ п другіе, не сдѣлалъ ни мальйшей попытки изслѣдоватать, дѣйствительно ли есть здѣсь колоссальный абсурдъ. Какъ объяснить подобный абсурдъ? Развъ чрезъ сопоставление съ этниъ фактомъ того обстоятельства, что матеріалисты выходять превыущественно изъ среды врачей и естествоиснытателей, а также и того, что механизмъ, замолкший въ прошломъ столѣтін, проявился снова послѣ торжества спеціальныхъ механическихъ теорій (теплоты, свѣта)? Другими словами, мы подозрѣваемъ, что спеціальное занятіе исключительно какой либо одной научной областью, чуждое философской подкладки, можетъ сообщить очень много свъдъній, но въ то же время и съузить умственный горизонть, притупить умъ къ сужденіямъ о всёхъ фактахъ, нало-нальски выдающихся за предѣлы данной науки и нарушающихъ привычный для нея уголъ зрънія.

6) Иногда хотять опровергнуть существование динамическихъ силъ, исходя изъ одухотворения материи. При этомъ не слѣдуетъ упускать изъ виду, что такия опровержения дѣлаются тоже съ точки зрѣнія опредѣленной метафизической системы. Сюда относятся два возражения Гербарта. \*\*) Исходя взъ своихъ метафизическихъ принциповъ, онъ допускалъ непосредственное притяжение, ведущее къ обоюдному частичному проникновению простыхъ элементовъ, и непосредственное отталкивание, уничтожающее подобное проник-

į

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Болѣе глубокое основаніе дуализма состоять въ одной изъ трансцендентальныхъ иллюзій.

<sup>\*\*)</sup> Cu. Sämtl. Werke herausg v. Hartenstein B. XII. Leipzig. 1852 crp. 530 H c134. B. I. Hamburg und Leipzig 1883 (перенечатка прежняго изданія) стр. 290 н т. д.

новеніе; но—все это не на разстоянія и не въ физическонъ симсят, а въ переносномъ, потому что простые, т. е. непротяженные элементы, какъ такіе, не могуть имъть частей, такъ что, напримъръ, ихъ проникновеніе означаетъ просто напросто ихъ взаниодъйствіе, сопровождающееся нарушеніемъ ихъ внутреннихъ состояній, а отталкиваніе — возстановленіемъ послъднихъ. Что касается до дъйствительныхъ — физическихъ притяженія и отталкиванія, то Гербартъ ихъ отрицалъ, такъ какъ они не подходятъ нодъ его точку зрънія, и у него выставлены два особихъ соображенія протнвъ нихъ, которымъ легко иогутъ нридать и общее независниое отъ системы значеніе.

Прежде всего онъ указываетъ на такое противоръчіе: двятельность динамическихъ сплъ, напримъръ притяжения, не связана разстояніями, а между тёмъ зависить отъ нихъ — убываеть по квадратаяъ разстояній. Но очевидно, что это простая игра словъ: не зависить отъ разстояний саная возможность действия, но не его характеръ. Къ тому же изъ анализа закона причинности ясно вытекаеть, что силу надо понимать не въ видъ застывшей веши. Дъйствіе силы — возникновеніе движенія существуеть одновременно съ своей причиной; поэтому скорость падающаго бання, которую онъ пріобрѣтаеть на 1000 футахъ высоты, имѣеть другую причину, чъяъ та, которую онъ пріобрътаеть на 5 футахъ. А при различин причинъ скоростей естественный результать долженъ быть тотъ, чтобы и послъднія отличались другъ отъ друга. Подобно тому, какъ воля реальна въ своихъ отдельныхъ актахъ-въ хотвніяхъ, а номимо нихъ составляеть только представление возможности или необходихости ихъ наступления при данныхъ условіяхъ, такъ и сила реальна только въ отдельныхъ актахъ деятельности, а выв ихъ не составляетъ самостоятельной невзивняющейся вещи. Такъ почему же эти акты должны быть одинаковыния?

Другое возражение Гербарта вытекаеть изъ неправильнаго примѣнения, можеть быть, и основательнаго, если сго разсиатривать само по себѣ, заключения. \*) Предположивъ динамическия силы допущенными, онъ утверждаетъ что ихъ дѣйствія нужно разсиатривать какъ пространственное обнаружение внутреннихъ состояний простыхъ элементовъ, такъ что въ матерія будетъ при-

\*) Разборъ-на сколько върно, будто би динамическія сили одухотворають матерію, осталяемь до II части. знана нѣкоторая аналогія съ нашей душевной жизнью. По его же инѣнію, виолнѣ понятно, что съ увеличеніемъ разстояній взанмодѣйствующихъ элементовъ уменьшается отталкивательная сила, но онъ считаетъ такос уменьшеніе неестественнымъ для притягательной силы: каждое дѣйствіе есть обнаруженіе внутренняго состоянія, какъ бы желанія; поэтому оно всегда должно уменьшаться по мѣрѣ того, какъ приближается его цѣль; но притягательная сила, цѣль которой составляетъ сближеніе элементовъ, увеличнвается по мѣрѣ приближенія къ ней.

Ошибка здёсь вполит ясна: если им сочтемъ силу даже совершенно такой же способностью, какъ воля, то все-таки им не виравъ судить объ ся цъляхъ; въдь движение будетъ не однородныхъ съ ней ся обнаружениемъ. Мы все-таки остаемся въ неизвъстности, чего именно хотять атомы и какимъ желаніямъ соотвѣтствуетъ данное движение; между тѣмъ, какъ ссылается Лотце, \*) не всъ стремления ослабъваютъ по мъръ ихъ близости къ цъли. а пѣкоторыя возрастаютъ — каковы стремленія къ добру, знанію, далѣе естественныя влеченія — половое, аппетить и т. д. Сверхъ того Лотце саблалъ еще одно важное указание: — если допустить выволъ Гербарта, то надо признать, что атомы изъ опыта научаются узнавать, удовлетворится ли на данномъ пути и скороли удовлетворится ихъ данное желание, и сообразно съ этияъ ослабляютъ его или усиливаютъ. Но для того, чтобы они могли дълать выборъ между свлой и слабостью желанія, необходимо, чтобы въ нихъ существовали и вкоторыя первоначальныя --- естественныя стремленія, такъ какъ безъ нихъ они не совершатъ опыта относительно условій удовлетворенія своихъ желаній, — а каковы должны быть законы первоначальныхъ стремленій, на это ответить только тотъ, кто проникъ въ сущность встать вещей, т. с. кто сполна знаетъ вселенную.

Словомъ возраженія Гербарта основаны только на томъ, что денамическія силы непригодны для его системы: онѣ противорѣчатъ не опыту и не его условіямъ, а тѣмъ взглядамъ, которые признаетъ Гербартъ. Конечно динамическія силы легко могутъ быть отрицаемы съ точки зрѣнія той или другой системы, хотя бы и не дуалистической, но отъ этого онѣ не становятся невоз-

\*) Metaphysik. Leipzig 1884. crp. 397 n cata. (Cosmologie § 201 n cata.).

ножными; а у насъ пока ръчь идетъ только объ одной ляшь ихъ возможности вли невозможности.

Подводя втогъ всёхъ возраженіямъ механизма, ин видинъ. что на одно нуъ нихъ не выдерживаетъ критики: нли они не справедливы и при токъ таковы еще, что должны быть сдёланы ену самому, а не динамизму (сюда относится нарушение единства принциповъ); или же они состоять въ притязаніяхъ, пренебрегающихъ условіями нашего познанія, т. в. такихъ, которыхъ не слёдуетъ предъявлять, при чемъ еще забывается, что при такоиъ отношения къ дълу оказывается непригоднымъ и самъ механизиъ (сюда относятся упреки въ непонятности и непредставляюти сплъ, а равно цѣлей ихъ дъйствія); или, наконецъ, дѣлается единственное возраженіе, предъ которынъ санъ механизиъ оказывается вполит правымъ, но которое есть не что иное какъ догнать, преклоненіе предъ укоренившейся привиякой считать вселенную состоящей изъ двухъ противоноложныхъ началъ-матеріп п духа. Динамизиъ не опровергнуть; болѣе того онъ даетъ возможность избъгнуть дуялизма матерін и движенія. Если бы не было никакихъ другнхъ оснований для выбора между объими теоріями, то послёднюю систему ны все-таки могли бы предиочесть какъ болѣе стройную и законченную. Сверхъ того та пронасть, которую хочеть установить неханизиь нежду матеріей и духомъ уже однажды сгубиля его \*).

Дъйствительно, если матерія сама дъйствуеть и получаеть дъйствія только посредствомъ толчка, то ни тело не можеть дъйствовать на душу ин душа на тело \*\*). Не то, чтобы связь ихъ осталась непонятной, а прямо-таки невозможной, потому что душа не въ состояній ни производить ни испытывать толчковъ: для этого она должна сама быть матеріальной, а нежду тёмъ домогаются, чтобы это были двѣ діаметрально противоположныя, не имъющія ничего общаго сущности. Это безвыходное положеніе и губитъ всю систему, между тёмъ какъ динамизиъ из-

\*) См. выше стр. 107 п сл.

\*\*) Конечно, говоря такъ, ми разсуждаемъ догматически—заранte (на въру) допускаемъ, что душа и тіло составляютъ дею сущиости; но этимъ саминъ обнаруживается, что догматизмъ не выдерживаетъ критики даже и въ тъхъ случаяхъ, когда ни устунинъ ему его основные догмати. Да и вообще наясильнъйшая вритика та, которая всходитъ изъ принциповъ кригибуемой системы; потому то мы часто и ставовихся на точку зрёнія догматизма. бавленъ отъ этого недостатка. Онъ не сдёлаетъ связи души и тёла вполнё прозрачной, но въ случаё, если они признаны двумя разными сущностями, не уничтожаетъ ся возможности, такъ какъ не ограничиваетъ способа дёятельности, производимой и испытываемой матеріей. Слёдовательно, механизмъ въ этомъ случаё разрушаетъ самъ себя. Теперь уже мы имѣемъ достаточно данныхъ, чтобы произвесть его собственную оцёнку. Сперва мы разсмотрямъ чистый исханизмъ, т. е. тё теоріи, которыя отрицаютъ всякія немеханическія силы (какъ притягательныя такъ и отталкивательныя, въ томъ числё и упругость), а потомъ перейдемъ къ механизму силы тяготёнія.

## ГЛАВА Х.

## Критика чистаго механизма.

Гипотетическій характерь механизма. Мехавизмъ какъ догматическая метафизика. Критика чистаго атомистическаго механизма. Секки и Пуансо. Невозможность вещества. Критика чистаго механизма сплошной матеріи. Вихревые атомы Томсона. Стоячія волны Делингсгаузена.

Вь чемъ весь соблазнъ механизма? Въ невозможности динамическихъ силъ? Мы видъли, что это невърно: невозможность ихъ не ножеть быть доказана. Такъ въ ченъ-же? Отчасти въ удовлетвореніи нашему догмату противоположности матерін и духа. Это одно изъ его главныхъ основаній, но оно не для всёхъ ясно: ножно признавать динамическия силы и въ тоже время на разу не задуматься, одухотворяется ли чрезъ это матерія или нѣтъ. Значить, въ немъ есть еще особая прелесть. Не трудно догадаться, въ чемъ она состоить: всъ говорять, что динамическія силы суть qualitates occultae, что онь не даны въ опыть, а толчокъ данъ. Вспоянияъ вышеприведенныя слова Себки: "ни сиотримъ на сообщение движения путемъ прикосновения не более какъ на фактъ... Мы не нитеиъ возножности наблюдать двяствіе только двухъ частицъ, а твиъ ненѣе изучать это двйствіе въ абсолютной пустотъ... Притягательная и отталкивательная силы чистыя абстракція". Вспомничь приписываемую неханизиу научную стройность. Сообразивъ все это, им найденъ привлекательность механизма вь его кажущейся научности: онъ, повидинону, идеть отъ извёстнаго къ неизвёстному, кладеть въ основу

Digitized by Google

всего данную опыта (толчокъ), переносить внутрь тълъ и во всю вселенную эту данную, п все объясняетъ изъ нея одной, не прибъгая къ похощи другихъ факторовъ.

Принцииы, которыми онъ руководствуется (непроницаемость, инерція, толчокъ), тотчасъ же могутъ быть указаны въ опытѣ, такъ что въ изъ реальности нельзя сомнѣваться. А когда механизму хотятъ показать притяженіе землей камня, то онъ отвѣчаетъ, что вѣдь паденіе произошло не въ пустотѣ, а среди зопра, который не можетъ же остаться безъ вліянія. Причины паденія камня, луны, земли и т. д. суть непзвѣстныя величины, а достовѣрно извѣстны лишь указанные три принцина, и неизвѣстное надо опредѣлять на основаніи извѣстного. Вотъ здѣсь то и оказывается такая приманка, что почти всякій готовъ поддаться на нее. Если же при этомъ мы усердно исповѣдуемъ догмать противоположности матеріи и духа, то не можетъ быть никакихъ сомнѣній въ исключительномъ господствѣ одной механической силы; въ противномъ же случаѣ мы имѣемъ за себя несомнѣнность нашихъ принциповъ \*).

. .

Но дъйствительно ли механизмъ исходитъ изъ несомнънныхъ привциновъ? Онъ отрицаетъ всякую силу въ матеріи и признаетъ только обусловленный абсолютной непроницаемостью толчокъ. Что же касается до послёдней, то она не есть несомнённо данное: непроницаемость вообще дана или върнъе, такъ какъ сама она не составляетъ предмета воспріятія, засвидьтельствована въ опыть; тоть же или другой ся родъ, въ томъ числь и абсолютная непроницаемость, не засвидътельствованъ, а только предполагается нами. Слъдовательно механизиъ объясняетъ явленія не заведоно известнымъ, а только преднолагаемымъ принципомъ. На это конечно, пожно отвътить, что по крайней изръ дъйствія на разстоянін, какъ, напримъръ, всемірное притяженіе, объясняются завёдоно извёстнымъ фактомъ – толчкомъ. Но если саный толчокъ будетъ порождаться дъйствіенъ на незанътно маломъ разстояніи, то, значитъ, въ немъ самомъ уже будеть содержаться то, что ны еще хотниъ объяснить.

Конечно-физическія науки могуть исходить не изъ данныхъ опыта, а изъ гипотезъ, такъ что и механизиъ могь бы быть

\*) Болte глубокое оспонание исханизма будеть указано во вгорой части.

Digitized by Google

пригоденъ какъ общая однообразная физическая теорія всіхъ явленій; но онъ не обладаеть необходниой для этого простото й и илодотворностью. Насколько же онъ соотвітствуеть дійствительности, ин увидниъ послё, а тецерь остановнися на тоиъ. что такое неханняхъ-чисто физическая теорія (вродѣ различныхъ теорій свъта – колебанія и истеченія) или же, хотя и исповилуется инслащии физиками, исключительно философская. Уже нзъ того обстоятельства, что предлагаеная неханическими системамы бритика динамизма состоить сплошь изъ возражений, нивющихъ чисто философский характеръ, ножно заплючить, что здесь заинтересована исключительно философія: физикъ нътъ ровно някакого діла, цонятна ли внутренняя природа явленій (сили), приходнив зи им къ нонизиу или Тлатизил надебія и Звиженія, въ сходству или разпородности натерін и духа и т. д.; все это интересуеть философа, в отнюдь не физика, который доногается исключительно плодотворности своихъ нринциповъ, т. е. ихъ пригодности для вычисления явлений. Механизиъ, такниъ образояъ, есть философская, а не физическая систена. На это указываетъ уже сама исторія. Механизиъ былъ развитъ Декартомъ, придавшимъ ему на долгое время исключительное господство. А когда Ньютонъ сдёлазъ свое открытіе таготбнія, то послёднее сперва было признано лашь математически - какъ пригодная для вычисленія астронохическихъ явленій формула; источниковъ же ся считались чисто хеханическия взаимоотношенія матеріальныхъ частицъ, и этоть взглядъ господствоваль до тъхъ поръ, пока не изятнилось самое направление философія \*).

Коль скоро механизуъ есть одна изъ философскихъ теорій, то не безполезно будетъ указать ся надлежащее иъсто. Основанъ или, върнъй, послѣдовательно проведенъ механизиъ однииъ изъ догматическихъ философовъ, боторые сиѣшивали явленія съ потусторовней сущностью вещей, считали послѣднюю непосредственно данной и аналитически обусловлизающей весь характеръ вселенной. Это же самое должно быть сказано и про современный механизиъ: онъ насквозь догматиченъ. Основной его догматъ состоить въ томъ, что сущность вещей предполагается ме-

\*) Такъ какъ по принцицамъ чистаго эмпиризма все одниаково возможно, то изъъ ничего удивительпаго, что мехапизмъ былъ отринутъ прежде на родниъ эмпиризма. посредственно извѣстной — данной. Можеть быть, она и дана въ явленіяхъ, но во всякомъ случав не какъ фактъ, который надо только подмѣтять, чтобы исходя изъ него изучить тоге geometrico весь міръ, или до котораго можно было бы дойти чисто логическими соображеніями о противоположности матеріи и духа, а какъ загадка, задача, т. е. какъ то неизвѣстное, которое еще должно быть опредѣлено изъ явленій и котораго, можетъ быть, мы никогда не съумѣемъ опредѣлить. Между тѣмъ механизмъ предполагаетъ обратное: онъ допускаетъ какъ догматъ, что сущность матеріи дана въ непосредственномъ опытѣ. Сущность матеріи, разсуждаетъ втихомолку мехапизмъ, намъ извѣстна, она въ противоположность непротяжение, у нея нѣтъ силъ, а одна только подвижность; принадлежитъ же движеніе тому, что наполняетъ пространство.

Такъ точно опредълялъ ее и Декартъ. Разница вотъ въ чемъ. Для Декарта пространство не существовало независимо отъ вещей: есть однъ лишь вещи, и ихъ им представляенъ себъ двояко, — то какъ единичныя, имиющія свою величину и мисто, то отвлекаемъ отъ нихъ общую черту протяженности, образуемъ изъ нея родовое понятіе, которому и придаемъ самостоятельное значеніе, чрезъ что возникаетъ идея пространства. Слѣдовательно разница исжду нимъ и протяжениемъ вещей состоитъ толььо въ способѣ представлять себѣ одно и то же протяжение действительныхъ вещей \*), т. е. приблизительно такая же разница, какъ между человъчествомъ и суммой всёхъ людей. Но теперь нельзя такъ разсуждать хотя бы потому, что въ настоящее время господствуеть атомнзяь, такъ что въ большинствъ случаевъ сдълалось привычнымъ отличение пустаго пространства отъ занятаго. Поэтому къ протяжению натери соврененный исханизиъ долженъ относиться иначе, чёмъ Декартъ. Для послёдняго оно составляло ся сущность. Современный же неханизиъ долженъ выводить знание о протяженности твлъ изъ того, чвиъ натерія отличаеть себя оть пространства. Въ ченъ же состоять это отличіе въ неханизиъ? Обыкновенно въ абсолютной непроницаемости. А ужь отсюдя механизиъ долженъ заключить о' необхо-

\*) См. выше стр. 103.

terreter and the second s

5

диности для натерія протяженія, такъ какъ абсолютная непроницаемость ножеть принадлежать только протяженному \*).

Въ этонъ и состоитъ разница нежду старниъ и новниъ неханизномъ: для перваго всв свойства натерін геометрически вытекали изъ ся протяжения, для втораго же -- обыкновенно изъ непроницаемости; а ужь она ручается за протяженность. Это видно даже изъ того, какъ относятся въ непроницаености Декарть и новый неханизив. Первый, определивь сущность тель, какъ протяжение, нигдъ ни слова не говорить о непроницаености: въ его Principia даже нътъ теринна, который ногъ бы обозначать это понятіе. Причина этому вполит ясна. Реально существуеть и непосредственно извъстно протяжение твлъ, а протяжение пространства существуеть только въ унв, такъ что данная вещь не занимаеть пространства, изъ котораго ей пришлось бы удялять другую вещь, а составляеть его; а потоку ей нечего опасаться совпаденія съ другним вещами, такъ какъ ниъ не во члама совпасть. Существование двухъ плала есть только другое название существования двухъ различных протяжений. Сльдовательно въ понятія протяженія для Декарта уже содержалась и непроницаемость. Но современный механизиъ призналъ, что протяжение само по себв еще не составляеть твля: послёднее должно быть отличево отъ пустоты. И такъ какъ это отличіе, если нать снав, ножеть быть подагаемо только въ абсолютной непроницаемости, то она обыкновенно должна стать во глави всёхъ другихъ. Изъ новыхъ представителей неханизна никто не выражается такимъ образомъ, чтобы могло возникнуть сомивніе, признается ли матерія, какъ нѣчто особое, отличающееся отъ протяжения, или нътъ. Насколько перенънелось отношение къ ней кожно видёть изъ слёдующихъ словъ Секки. "Если разсиатривать, говорить онъ, тело со стороны его нанболее характеристическихъ свойствъ, то оно представляется наиъ, такъ сказать, совокупностью снять. Главная и самая основная изъ нихъ есть, безъ сомнина, сила сопротивления или непроницаемости. Эта то сила, визываеная къ дъйствію всякій разъ, какъ тьло изябняеть свое состояние, переходя изъ покоя въ движеніе или изъ движенія въ покой, и составляеть его инерцію.

\*) См. выше стр. 208. Она есть и у Делингсгаузева стр. 196. \_.



Когда она дъйствуетъ въ очерченномъ пространствъ, то образуетъ то, что собственно называется твломъ"\*). Непроницаемость не только ставится во главъ всъхъ свойствъ, но отожествляется даже съ инерціей и нъсколькими словами дальше и съ массой \*\*).

Непровицаемость признается основнымъ свойствомъ матеріи. Это свойство обыкновенно предполагается столь непосредственно воспрининаенынь, что безъ всякаго дальнъйшаго изслъдования считають се абсолютной, а всъ обусловленныя ею явленія считаются вполнъ понятными. Да и дъйствительно, зачъиъ долго разсуждать объ ней? Сущность натеріи непосредственно извѣстна; слѣдовательно, если им вполнъ и не знасиъ матеріи, то основное ся свойство, наприявръ непроницаемость, должно быть непосредственно извъстно. оно должно быть ощущаемо нами. Насколько нало говорится о родѣ непроницаемости, видно изъ того обстоятельства, что въ исханической литератур' даже нътъ терминовъ для отличія абсолютной непроницаемости отъ динамической. Мало того-не придается никакого значенія подобнымъ изслёдованіямъ. "Будеть ли, говорить Секки, первоначальный атомъ непроницаемъ, составляетъ ли овъ собой твердую сферу опредвленняго радіуса, или только занимаетъ центръ извъстной геометрической фигуры и дъйствуетъ на извъстное разстояние отъ этого центра, устанавливая такимъ образомъ непроницаемость, въ практическомъ симслѣ результаты остаются одни и тъже. Такъ какъ физика не ръшаетъ этого вопроса, то онъ остается на долю метафизики" \*\*\*).

Любопытно только—о чемъ же идетъ споръ, если все-равно, имѣютъ ли атомы отталкивательную силу или нѣтъ? \*\*\*\*) Однако Себки, какъ и всякій другой представитель чистаго исханизма,

\*\*) ibid. Механизиъ Делингстаузена есть средниа между новынъ и старынъ.

\*\*\*) l. c. 398.

.

ŝ

\*\*\*\*) Да и чёмъ же этотъ, по справедливому замѣчанію Секки, метафизическій вопросъ отличается отъ другаго столь же метафизическаго общано вопроса — о существованія динамическихъ силъ вообще, какъ притагательныхъ такъ и отталкивательныхъ?

<sup>\*) 1.</sup> с. стр. 393. Конечно въ этихъ словахъ господствустъ страшный туманъ. Но надо иоминть, что онъ исизотженъ для тъхъ, кто идетъ не отъ фактовъ сознаваемаго міра къ потусторониему бытію, или върити — къ вопросу о возможности его нознанія, а наоборотъ — отъ сущности къ явленіямъ: неизбъжно сдълать объ исй какія либо предположенія; а такъ какъ она не дана, а въ тоже время должна геометрически объяснять всв, по крайней мъръ общія черти міра явленій, то вст онъ въ скомканномъ видѣ должны войти въ составъ понятія объ ней—иначе неоткуда ихъ выводить. Поэтому сстественно, что яхъ взанию-гношенія и различія вокроются непроницаемымъ туманомъ.

будетъ отрицать отталкивательную силу. Относительно самого Секки, но крайней изръ, загадка ръшается очень просто: если ии считаемъ сущность натеріи непосредственно данной, то для насъ ръшительно все-равно, чёхъ бы ны ни объясняли непроницаемость, потому что при всёхъ объясненіяхъ вслёдствіе противоположности интерія съ духонъ ны должны признать только одну абсолютную непроницаемость, такъ какъ всякя динамическая сыла вносить въ понятие материи колоссальный абсурдъ. Все дёло въ томъ, убъждены ли им, что натерія, или ея существенныя (выражающія саму сущность) свойства непосредственно познаются нами: если да, то въ числё ихъ должна быть абсолютная непроницаемость; если же нътъ, то вопросъ о непроницаености получаетъ иное значение, которое проглядълъ неханизиъ. Именно — если непроницаемость непосредственно не извъстна, а даны въ опыть только возникающія вслёдствіе нея движенія, то еще остается пензвъстныхъ, каковы они, -- такія ли, что благодаря имъ двъ частицы удаляются другъ отъ друга, нли же только игновенно перестають сближаться нежду собоя?

Но механизмъ не рѣшаеть этого вопроса, а, исходя изъ предположеній о сущности матерія, предрѣшаеть его. Считая сущность матерія непосредственно извѣстной, онъ долженъ считать ее недуховной: иначе вышло бы противорѣчіе съ предположеніемъ непосредственнаго знанія объ ней. Вѣдь въ опытѣ мы не видимъ ся духовности, такъ что не будь она иной чѣмъ духъ, мы не могли бы предполагать непосредственнаго знанія ся сущности. А разъ, хотя бы втихомолку, допущено и то и другое, знаніе сущности матеріи и ся противоположность духу, то въ силу послѣднаго обстоятельства мы логически обязываенся разсматривать матеріальный міръ какъ чуждый какой бы то ни было дѣятельности, одаренный только подвижностью, такъ что для отличія отъ пространства мы можемъ приписывать тѣзамъ только абсолютную непроницаеность \*).

\*) Переводчикъ «Единства физическихъ силъ», г. Павленковъ, объясняеть дуализмъ (да и тензмъ) Секки его лицемфрісмъ нередъ наискимъ иравительствомъ, и даже пропускастъ въ своемъ переводъ касающіяся этихъ пунктовъ мъста (одно изъ нихъ 13 страницъ), какъ не относящіяся, но его мифнію, къ дълу (см. 1. с. стр. 391 и 456). Превосходицій примъръ для характеристики философскихъ нознаній русскаго общества (самъ Секки называеть свою работу философской). Чистый механизмъ логически связанъ съ дуализмомъ в но своему происхожденію, какъ это сейчасъ указано, и самъ но себъ, такъ какъ

16

1

1

Досея слабыя стороны механизия состоять 1) въ необоснованности его предположеній касательно сущности матеріи и 2) въ томъ, что онъ дѣлаетъ невозможнымъ взаимодѣйствіе души и тѣла \*). Но этимъ еще не исчерпываются его недостатки, какъ это станетъ яснымъ изъ послѣдующаго анализа, въ которомъ сначала мы разсмотримъ попытки отрицать въ матеріи всякую (въ томъ числѣ и отталкивательную) силу, такъ чтобы всѣ дѣйствія тѣлъ и ихъ частицъ предполагались возникающими толико вслѣдствіе ихъ абсолютной непроницаемости, а послѣ перейдемъ къ отрицанію притягательныхъ силъ.

Всякая неханическая теорія, ограничиваеть ли она свое отрицапіе однѣми притягательными силами или же простираетъ его в на отталкивательныя, должна неизбъжно удовлетворять слёдующимъ условіямъ. 1) Основной ся принципъ долженъ реально (а не однимъ названіемъ) отличаться отъ отвергаемыхъ ею денамическихъ свлъ. 2) Внутренній процессъ происхожденія той или другой формы явленія можеть, конечно, оставаться неизвістнымъ, такъ какъ намъ неизвъстна внутренняя сущность матерія; но всякое явление должно быть реяльно обусловлено, т. е. должны существовать эмпирически указуемыя условія, которыя дёлали бы то, что всякій разъ изо всёхъ реально возножныхъ формъ явленія возникаеть одня опредѣленная, хотя связь съ ней этого условія пожеть оставаться геометрически непонятной \*\*). Для возножности же исполненія этого требовавія необходнио прежде всего. чтобы логически неизбъжныя слёдствія, вытеклющія изъ понятія вещества не противор'ячили даннымъ опыта, а сверхъ того, чтобы въ тъхъ случанхъ, когда одного вещества недостаточно для обусловливанія явленій, были введены повые принципы.

.

V III

вещество не въ состояния обосновать душевнихъ явлений; вещество настолько мертво, что при его помощи нельзя постройть даже и матеріализма, ибо предположение присутствия въ матеріи самомазъйшаго намека на душевную дъятельность считается прямо «колоссальнымъ абсурдомъ». Уже одно это выражение можеть взбавить Секки отъ всякихъ подозръний въ лицемърия.

<sup>\*)</sup> Будучи связань съ дуализмомъ и ограничивая матеріальныя явленія толчкомъ, механизмъ обязанъ построить объясненіе взаниодъйствія души и твла, ибо догматически предиоложиль ихъ не только двуня, по даже извъстными ему сущностями.

<sup>\*\*)</sup> По законамъ созпанія все (въ томъ числѣ А в В) должно стоять въ закономѣрной связи другъ съ другомъ; но что именно осуществить се, остается еще неязвѣстнымъ. А вслѣдствіе этого В не можетъ быть аналитически выведено взъ А. Законы сознанія говорятъ только то, что существованіе одного изъ нихъ, яменно — А, должно всегда влечь за собой существованіе другаго,

3) Но эти принципы должны не нарушать реальнаго отличія механнзма и динамизна и въ то же время быть метафизически возможными (т. е. не содержать внутренняго противорёчія ни въ себё ни въ условіяхъ своего существованія, не требовать безпространственныхъ и безвременныхъ явленій и т. д.). Механизиъ только тогда и можетъ предъявлять какія либо притязанія на достовёрность, если онъ удовлетворитъ сразу всёмъ этимъ требованіямъ. Что же касается до перваго изъ нихъ, то онъ дёйствительно замёняетъ динамическія силы совершенно противоположнымъ принципомъ. Но это различіе не можетъ быть, сохранено безъ нарушенія втораго и третьяго условія; соблюденіе же ихъ уничтожаетъ всякую разницу между механизмомъ и динамизмомъ. Все это и будетъ показано въ послёдующихъ строкахъ.

Механическая теорія, взятая безъ всякихъ поправовъ, не въ состояни удовлетворить второму условию: она оставляеть форму толчка ничёмъ неопредёленной, случайной. Изъ понятія веще-ства слёдуетъ одна лишь необходимость прекращенія сближенія сталкивающихся частицъ, а какимъ пленно путемъ осуществится это, остается неопредбленнымъ \*); ноженъ изибнить движеніе только одца частица, и изчёненія могуть послёдовать безчисленными способами въ объехъ разонъ. Между твиъ всякое явленіе должно быть вполнѣ опредѣлено, и такъ какъ вещество не достигаетъ этого, то отсюда слёдуетъ, что сверхъ него находится въ натерія еще изчто служащее условіенъ, отъ котораго зависать скорости сталкивающихся частиць. Опыть указываеть, что всякій толчокъ, будуть ли въ немъ участвовать упругія тёла или неупругія, и какъ бы ны ни объясняли саное явленіе, совершается по закону равенства действія и противодействія, т. е. вновь прибавленныя скорости обратны нассань. При помощи двойной фибціи (отожествленія илтеріи съ нассой и растеканія двяженія) этотъ законъ обосновывается очень легко. Но въдь эти фикціи непозволительны, коль скоро им низень въ виду не простую наглядность, ради вычисленія явленій, а истиннос описание явлений и производящихъ ихъ условий. Таквиъ образонъ ны оказываенся вынужденными согласиться, что вещество и инерція педостаточны для обусловливанія явленій, такъ что сверхъ вихъ дъйствуютъ иные принципы, или иное

\*) Сн. выше, стр. 210,

16\*

свойство матерія. Очевидно, что механпческая теорія нуждается также въ пополненіяхъ и для возможпости соблюденія закона сохраненія энергія: вёдь форма толчка вообще остается неопредёленной.

Весь вопросъ только въ томъ — какое свойство или свойства должны быть допускаемы въ веществе для возможности соблюденія обоихъ законовъ? Для сохраненія реальнаго отличія исханизиа отъ динамизиа повое свойство должно быть такниъ, чтобы явленія толчка не сопровождались отталкиваніенъ, т. е. веществевныя частицы должны прибавлять такія требуеныя по законанъ равенства дъйствія в противодъйствія, а также сохраненія энергія новыя двяженія, вслёдствіе которыхъ онѣ только переставали бы сближаться нежду собой, но отнюдь не удалялись бы другъ отъ друга. Насколько это возможно, будетъ видно взъ всего послёдующаго анализа, для ясности котораго раздёлниъ предварительно всё чисто исханическія теоріи на признающія тела составленными изъ сплошнаго вещества и на атоинстическія. Въ настоящее время госполствуеть послёдній взглядъ; поэтому прежде будемъ говорить объ атомистическомъ механизмѣ, а посать о неханизить сплошнаго вещества.

Атомистическій механизмъ долженъ всё явленія выводить изъ толчка атомовъ, потому что у пего нётъ другаго средства для иреобразованія движеній. Толчокъ же подчиняется сверхъ закона равенства дёйствій и противодѣйствій, также закону сохраненія энергін. Такъ какъ механизмъ не признаетъ динамическихъ силъ, то, какъ мы показывали \*), онъ не можетъ допускать превращенія кинетической энергіи въ потенціальную, т. е. потерю движенія однимъ тёломъ *Gest передачи его* другому. Поэтому вещественные атомы должны всегда такъ двигаться, чтобы полусумы живыхъ силъ ихъ дёйствительныхъ \*\*) движеній составляли постоянно одну и ту же величину. Означимъ массы двухъ сталкивающихся атомовъ чрезъ *т* и *m*<sub>1</sub>, а ихъ скорость предполагая, что они двигаются въ одномъ направленіи чрезъ v и  $v_1$ , причемъ  $v > v_1$ . Тогда полусуима ихъ живыхъ силъ дотолчка равно  $\frac{mv^2 + m_1r_1^2}{2}$ . Послѣ же толча они будутъ циѣть об-

\*) См. внше стр. 193.

h

\*\*) При динамическихъ силахъ уменьшение пополияется потенціальной энергіей, которая безъ отталкинательныхъ или притигательныхъ силъ невозможна.

щую скорость x, такъ что нагоняющій атомъ (m) нрибавить въ своему старому движенію новое, замедляющее его и равное v - x, а нагоняемый прибавить ускоряющее движеніе  $x - v_1$ , при ченъ эти скорости по закону равенства дъйствія и противодъйствія должны быть обратны массамъ, т. е.  $\frac{v - x}{x - v_1} = \frac{m_1}{m}$ , отвуда  $x = \frac{mv + m_1 v_2}{m + m_1}$ .

Полусунна живыхъ силъ послё толчка равна  $\frac{(m_1 + m)}{2} = \frac{1}{2} \frac{(mv + m, v_1)^2}{m + m_1}$ . Вычитая изъ прежней полусунны тенерешнюю, находинъ ихъ разность равной не нулю, а  $\frac{mm_1}{2(m + m_1)}$   $(v - v_1)^2$ . Здёсь т и  $m_1$  величини положительныя;  $(v - v_1)^3$  при всякихъ v и  $v_1$  составляетъ величину положительную; а отсюда слёдуетъ, что при всякомз тодчкё энергія сталкивающихся атомовъ уменьшается, такъ что потеря са ни при одномъ тодчкё не ножетъ вознаградиться прибылью при другомъ. Въ неханизиѣ же другія дѣйствія не признаются; слёдовательно вопреки опыту онъ долженъ утверждать, что сумма энергій не остается постоянной, а непрерывно уменьшается, такъ что она быстро стремится къ нулю и всё движенія должны наконецъ изчезнуть, а вся вселенная омертвѣть.

Атомистическій механизхъ предиолагаетъ, что атомы состоятъ изъ сплошныхъ частицъ вещества; поэтому объ ихъ сжимаемости, на которую израсходовалась бы часть энергін не можетъ быть рѣчи. Слѣдовательно чтобы избавиться отъ противорѣчій съ данными опыта, онъ долженъ или допустить новый принципъ, т. е. допустить, что природа вещества состоитъ не въ одной лишь несовмѣстимости и инерція, а сверхъ того требуетъ 1) равенства дѣйствія и противодѣйствія н 2) сохраненія энергій (нри отрицаній динамическихъ дѣйствій только живыхъ силъ), или же объяснять сохраненіе энергіи какъ результатъ не одного, а нѣсколькихъ одновременныхъ движеній сталкивающихся атомовъ. О исрвоять выходѣ скаженъ послѣ, а теперь обратимся ко второму.

При немъ атомамъ кромѣ поступательныхъ движеній въ пространствѣ, вслѣдствіе которыхъ они сближаются нежду собой и доходятъ до толчка, надо будетъ приписать еще какія пибудь другія движенія—или внутреннія или внѣшнія. Что касается до внутреннихъ движеній, то это предположеніе ничѣиъ не отличастся отъ механизма силошнаго вещества, такъ какъ послѣдній также предиолагаетъ тѣла состоящими изъ силошной матеріи, и долженъ допускать въ нихъ внутреннія движенія. А объ этой теоріи мы будемъ говорить позднѣй, когда кончимъ разборъ атомистическаго механизма. Относительно же внѣшнихъ движепій, которыя можно приписать атомамъ, нужно имѣть въ виду, что кромѣ поступательнаго остается еще вращательное, такъ что если сохраненіе энергіи можетъ быть обусловлено соединеніемъ двухъ одновременныхъ движеній атомовъ, то не иначе какъ поступательнаго съ вращательное, предиолагаютъ динамическія силы.

Секки прибъгаетъ именно къ этому предположению, при чемъ ссылается на изслёдованія Пуансо, изъ которыхъ, по его словаяъ, выходитъ, что вращение можетъ сообщить неупругимъ твлямъ свойства упругихъ тёлъ; а при встрёчё упругихъ тёлъ сумма живыхъ силъ остается безъ перемъны. Неупругій шаръ, ссли обладаеть вращательнымъ движениемъ, при встръчъ съ преиятствіемъ можетъ отскакивать совершенно какъ упругій, иногда даже-съ большей поступательной скоростью, чёмъ прежде. Наградивъ атомы вращательнымъ движеніемъ, Секки думаеть этимъ замѣнить упругость \*). Но подобный ея суррогать пе спасаеть энергіп, потому что при немъ, все таки, измѣняются суммы живыхъ силь: движение сохранается пе сполна. У самого Секки упоминается случай, когда поступательное движение можеть разрушиться безъ замины его вращательными, именно встрича атомови по устойчивой оси вращенія \*\*). Въ источникъ же, на который ссылаета Секки, — у Пуансо перечисляются различныя случаи удара вращающагося тыл о неподвижную точку, и изъ нихъ ясно видно уменьшение общей суммы скоростей (поступательной и вращательной). Такъ онъ приводитъ два призъра, въ каждонъ изъ которыхъ тёло отражается съ прежней поступательной скоростью, кака будто бы оно было вполнъ упругият, но его вращатель-

\*\*) l. с. стр. 82.

1

<sup>\*)</sup> І. с. 30—33, 410, 413 и слід. «Дваженіе викогда не уничтожается, оно только преобразовывается, изийняеть направленіе и т. д., нотому что если тідо одновременно вращается и переийщается, то невозможно, чтобь оба эти его движенія прекратились заразь»... «Движенія посліднихь агомовь происходять безь сомийнія въ абсолютной пустоті; но этому потери живыхь силь здісь невозможны»... «Динамическая (въ смыслі двигательная) діательность частиць имкогда не ослабіваеть» (стр. 416). Ср. прилож. IV.

ная скорость въ однонъ случай уненьшается до <sup>1</sup>/з прежней величнны, а въ другонъ до <sup>3</sup>/<sub>3</sub> \*). Вслёдъ затёнъ указнваются два случая подобнаго же удара, при однонъ изъ которыхъ тёло теряетъ есю свою поступательную скорость, сохраняя безъ изминія вращательную, а при другонъ оно теряетъ сполна и ту и другую скорость \*\*).

Уже изъ этихъ принёровъ ножно сдёлать слёдующіе выводы. 1) Хотя вращение и сообщаеть твлу свойства упругости, но-но всегда, такъ какъ тело ножетъ совстяв не отражаться и притомъ терять все свое движение, и поступательное и вращательнос: у Пуансо прямо говорится, что только при известныхъ условіяхъ въ теле окажутся лишь ден такія точки, посредствоиъ толчка которыхъ оно отражается такъ, какъ будто онло упругляв \*\*\*). 2) Вращение хота в сообщаеть твлу свойства упругости, но не по отношению къ сохранению энерии, а лишь относительно отражения, т. е. общая сухия скоростей уненьшается, по тело отражается такъ, какъ будто бы оно было упругимъ: въдь полное сохранение поступательнаго движения сопровождается потерей вращательнаго. Для уясненія же невозножности сохранения энергии надо обратить внижание на то обстоятельство, всл'Едствіе котораго неупругое тело получаеть способность отражаться оть препятствій. Странно сань Секки указываетъ на причину этого явленія и въ тоже время унускаеть се изъ виду \*\*\*\*). Она состоитъ въ переходъ части вращательнаго движенія въ поступательное (оттого неупругое тёло можеть иногда отражаться даже съ большей скоростью, Чвиъ та, съ которой оно достигла отражающаго его препятствія). Слѣдовательно общая сумия движеній никогда не можеть сохраняться безь изм'яненія.

Такимъ образомъ атомистическій неханизмъ не въ состоянія обосновать сохраненія энергін посредствомъ комбинація внёшнихъ **1** 

.

.

.

And a second sec

<sup>\*)</sup> Liouville Journal de Mathematiques. Paris 1857. Ser. II T. II, стр. 307. \*\*) l. с. стр. 307-303. Въ прилож. III им приводниъ ходъ изслёлования

Пуансо, изъ котораго видно, что уменьшевіе энергія составляеть общее нравню. \*\*\*) Si le mouvement du corps est tel, que la distance du centre spontané O

au centre de gravité G soit moindre que la ligne  $2k\sqrt{2}$ , ily a toujours dans ce corps deux centres de parfaite reflexion; c'est à dire deux points tels, que si le corps frappe un obstacle par l'un ou par lautre, le centre de gravité de ce corps se reflechit en sens contraire avec une vitesse parfaitement égale á cette, gui l'anime. 1. c. 806.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Таково осл'являющее д'явствіе догматическихъ воззр'яній на сущность матерія.

движеній атомовъ. Остается или прибѣгнуть къ помощи внутреннихъ движеній, о чемъ послѣ, или же поставить сохраненіе энергіи на счетъ природы вещества подобно тому, какъ это уже сдѣлано относительно равенства дѣйствія и противодѣйствія \*). Итакъ допускаемъ, что атомы состоятъ изъ сплошныхъ частицъ вещества; отталкивательныхъ сплъ у нихъ нѣть, а толчокъ обусловливается одной абсолютной непроницаемостью, т. е. чуждой всякаго отталкивательнаго дѣйствія несовмѣстимостью атомовъ; но вещество обладаета такой природой, что кромъ несовмъстимости атомовъ обусловливаета еще равсиство дъйствія и противодъйствія, а также сохраненіе живыхъ силъ.

Обозначний попрежнему массу нагоняющаго атома чрезъ т, его скорость, слѣва направо, чрезъ v, массу нагоняемаго чрезъ m1, а скорость его, также слёва направо, чрезъ v1, такъ что для встрѣчи необходимо, чтобы v было больше v<sub>1</sub>. Вслѣдствіе того, что въ нихъ нътъ никакихъ отталкивательныхъ дъйствій, послъ удара у нихъ должна быть общая скорость х (больше о н меньше г.). Для соблюденія закона равенства дъйствія и противодъйствія прибавленныя скорости должны быть обратны нассаяъ, т. е. x должно удовлетворять уравнению  $\frac{v-x}{x-v_1} = \frac{w_1}{w}$ , отвуда  $x = \frac{mv + m_1v_1}{m + m}$ . А для соблюденія закона сохраненія энергін всявдствіе отсутствія динамическихъ силъ живня силы до толчка и послѣ него должны быть равными, т. е.  $mv^2 + m_1v_1^2 = mx^2 + m_2v_1^2 = mx^2 + m_2v_2^2 = mx^2 = mx^2 = mx^2 + mx^2 =   $+m_1x^2$ ; откуда  $x = \sqrt{\frac{mr^2 + m_1v_1^2}{m+m_1}}$ . Слъдовательно при движении вещественныхъ атомовъ оба закона соблюдаются только при томъ YCIOBIE, CCIH  $\frac{mv + m_1v_1}{m + m_1} = \sqrt{\frac{mv^2 + m_1v_1^2}{m + m_1}}$ . А дѣлая въ послѣднемъ равенствв возможныя упрощенія, получаемь  $2vv_1 = v^2 + v_1^2$ , или v = v1. Слѣдовательно при движении чисто вещественныхъ атоховъ энергія сохраняется только подъ тёмъ условіемъ, чтобы нагоняющій атомъ обладаль такой же скоростью, какъ и нагоняемый, т. с. подъ тімь условісяв, чтобы не происходило толчка.

. .

1

Однако не трудно видѣть, отчего получился такой выводъ. Мы ввели въ вещество еще новый неизсистный принципъ, а



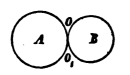
<sup>\*)</sup> Если это сділать, не изслідуя въ то же время условій реальности этого предноложенія, то получится взглядъ Тета, по которому эпергія оказывается какой-то неотділимой отъ природи матерін сущностью.

между твиъ допускали, что результати толчка будутъ прежніе, т. е. что столкнувшіеся атоми придутъ въ относительний нокой — будутъ пить равния скорости. Но вѣдь равенство скоростей было обусловлено тѣиъ, что результаты толчка должни былизависѣть толико отъ вещества; а коль скоро им допускаемъ сверхъ вещества дѣйствіе еще инаго принцина, то онѣ иогутъ сдѣлаться и перавными. При ихъ равенствѣ сохраненіе энергіи (или живыхъ силъ) было невозножно, а оно неообходимо; слѣдовательно им должны допустить ихъ неравенство.

Означимъ же ихъ скорости послё толчка черезъ *х* для насси т п черезъ  $x_1$  для масси  $m_1$ . Тогда ихъ прибавленныя скорости будутъ v - x н  $x_1 - v_1$ . Для соблюденія закона равенства дѣйствія и противодѣйствія онѣ должны быть подчинены уравненію  $\frac{v-x}{x_1-v_1} = \frac{m_1}{m}$ ; а для механическаго сохраненія энергія онѣ подчинены также уравненію  $mv^2 + m_1v_1^2 = mx^2 + m_1x_1^2$ . Рѣшая эти уравненія, получаемъ  $x = \frac{2m_1v_1 + (m - m_1)v}{m + m_1}$  н  $x_1 = \frac{2mv + (m_1 - m)v_1}{m + m_1}$ . До толчка атомы сближались между собой и скорость ихъ сближенія равнялась  $v - v_1$ . Вычитая нзъ x величину  $x_1$ , чтоби узнать въ какомъ отношеніи атомы находятся другъ къ другу послиь толчка, получаемъ, что разность ихъ скоростей равна =  $-(v - v_1)$ , т. е. отрицательному прежнему сближснію; слёдовательно атомы уже удаляются другъ отъ друга (отрицательно сближаются), и притомъ скорость взапинаго удаленія равна прежней скорости сближенія.

Итакъ при встрѣчѣ чисто-вещественныхъ атомовъ не можетъ сохраняться энергія, а должна уменьшаться; чтобы она сохранялась необходимо, чтобы атомы не доходили до толчка. Но чтобы, все-таки, происходило явленіе толчка, т. е. чтобы атомы сначала безпрепятственно сближались, а, дойдя до соприкосновенія, неремѣним свои движенія (вѣдь въ этомъ и состоить *явленіе* каждаго толчка толчокъ есть взаимодѣйствіе при соприкосновенія), для возможности такого явленія требуется, чтобы въ вещественныхъ атомахъ дѣйствовалъ еще особый принцийъ, который дѣлалъ бы то, что послѣ сближенія они станутъ удаляться другь отъ друга. Дѣйствіе его удаляющее — отталкивательное; слѣдовательно онъ состоитъ въ отталкивательной силѣ. Закони его дѣйствія должны быть такоры, чтобы по окончаніи взаниодѣйствія атомы удалялись другъ отъ друга съ точно такой же скоростью, съ какой прежде сближались. Отсюда слёдуеть, что дёйствія отталкивательной силы при столкновеніи однихъ и тёхъ же атомовъ, если они каждый разъ сталкиваются съ разными скоростями, остаются неодинаковыми, а иёняются. Отчего это зависить?

Этотъ вопросъ тѣсно связанъ съ другинъ — гдѣ ниенно должна дѣйствовать отталкивательная сила \*)? Очевидно, не внутри атоиовъ, потому что она тогда не дѣйствовала бы на другой атомъ и толчокъ долженъ бы былъ происходить такимъ образомъ, какъ бы ся вовсе не существовало, такъ что она должна дѣйствовать или на поверхности атомовъ или за нею — внѣ ихъ. Первое невозможно по двумъ различнымъ основаніямъ. Если сила дѣйствуетъ только на новерхности, то это все равно, что ся соисѣмъ нѣтъ. Вещественный атомъ несжимаемъ, такъ что всѣ сго пункты должны получать новое движеніе разомъ, а не постеценно. Если же отталкивательная сила атома А дѣйствуетъ на другой В только на новерхности перваго, то она сообщаетъ



ġ

движеніе только нѣкоторынь иунктанъ втораго, именно OO<sub>1</sub>, т. с. тѣмъ, которые соприкасаются съ первымъ; а остальные пункты атома В измѣняютъ свое движеніе въ силу непроницаемости соприкасающихся пунктовъ, такъ что у нихъ

должно быть другое движеніе. Но въ всщественных (не сжимасмыхъ) атомахъ не могутъ разныя части ихъ имѣть одновременно разныя движенія; откуда слѣдуетъ, что пункты OO<sub>1</sub> атома В или совсѣмъ не подвергаются отталкивающому дѣйствію или же подвергаются ему одновременно со всѣми другими пунктами атома В, т. с. отталкивательная сила атома А или совсѣмъ не дѣйствуетъ или же дѣйствуетъ за его предѣлами.

Другов основанів. Эта сила должна дъйствовать не всегда одинаково, а такъ, чтобы скорость удаленія равнялась бывшей скорости сближенія; слёдовательно должна быть кажедый разз



<sup>\*)</sup> О. Е. Мсуег въ своей Die Kinetische Theorie Der Gase. Breslau. 1877. стр. 232 предполагастъ по поводу толчка молекулъ, что «при столкновения абсолютно твердыхъ тѣлъ вслѣдствіе ихъ твердости и невозможности сжиматься въ моментъ толчка внезапно возникаета отталкивательная сила» (bei dem Zusammenstoss absolut härter Körper, aus deren Härte und Unmöglichkeit sich zusamenzudrücken, im Momente des Stosses plötzlich eine zurückstossende Kraft entstehe). Мы это тоже допускаетъ, но хотипъ знать, идв она возникаетъ.

особая причина, почену одна и та же сила оказываеть различныя дъйствія. Въ ченъ же содержится эта причина? Или въ тоиъ, что сила дъйствуетъ за предълани поверхности атона и убываеть въ зависимости отъ разстояній, или же въ условіяхъ, при которыхъ дъйствуетъ сная и отъ различія которыхъ зависить различие са действий. Въ нервоиъ случай, глада по тому, съ какой скоростью летить атомъ В, онъ проникнетъ до различной глубвым сферы дъйствія оттальнвательной сили атона А; дойдя же до нѣкотораго пункта С (внутри сферы дѣйствія) и потерявъ въ нсяъ все свое движеніс, онъ выйдеть изъ сферы действія отталкивательной силы съ точно такой же скоростью, съ какой вошель въ нее, подобно тому, какъ брошенный кверху камень вслёдствіе одинаковаго дъйствія при подъемъ и при паденіи падаеть съ такой же скоростью, съ какой быль брошень \*). Другая же возможная причина равенства скорости удаления съ скоростью сближенія должна состоять въ различін условій, при которыхъ возбуждается отталкивательное действіе. Каковы же эти условія? Однихъ изъ нихъ должно быть соприкосновение: это предполагается въ саной постановкъ вопроса, такъ какъ ръчь идетъ о возножности силы, ифсто действія которой ограничено поверхностью атона. Но одного этого еще недостаточно: если бы не было никакихъ другихъ условій, то действіе оставалось бы всегда одинавовынь: но оно изябняется въ прямой зависимости отъ скорости сближенія: какова послёдняя, такова и скорость удаленія, т. е. величина дъйствія оттальнвательной силы. Отсюда ясно видно, что если бы соприкасались покоющіеся относительно другь друга (обладающіе нулевой скоростью сблеженія) атоны, то не было бы никакого дъйствія. Слёдовательно другое условіе различія дёйствій отталкивательной силы состопть въ сближенін атоновъ: безъ него нёть совсёмъ действія, а скорость сближенія опредёляеть величних дъйствія. Итакъ соприкосновеніе и сближеніе. Каждаго изъ нихъ порознь недостаточно: если атопы только соприкасаются, то нѣтъ дѣйствія; если они сближаются, но пе соприва-

•

<sup>\*)</sup> Мы привели здёсь онисаніе дійствія отталкивательной силы, какъ это видно изъ всего хода мыслей, только для того, чтобы сдёлать наши разсужденія о метафизической необходимости существованія отталкивательныхъ силь боле ясными. Поэтому для насъ достаточно ограничиться упоминаніемъ о простійшемъ ихъ видъ-миснно о томъ, величина дійствія котораго зависить исключительно отъ разстояній, и отнюдь не отъ скоростей взаимодійствующихъ тіль.

саются, тоже нёть дёйствія. Слёдовательно условіень величнны отталкивательнаго дёйствія, обнаружнвающагося только на поверхности сталкивающихся атомовь, служить скорость ихо сближенія во время соприкосновенія. Но коль своро атомы нредполагаются абсолютно непроницаемыми, то во время сопривосновенія невозможно никакое сближеніе; скорость его равна нулю. Поэтому ограниченіе дёятельности отталкивательной силы одной лишь поверхностью атомовь невозможно. Она должна простираться за предёлы атомовь и убывать въ зависимости оть разстояній.

Такимъ образомъ сохраненіе энергін при толчкѣ атомовъ возможно только въ томъ случаѣ, если онъ обусловленъ не самимъ веществомъ— не простой невозможностью совмѣщенія, а нхъ дѣйствующими на разстояпіи отталкивательными силами. Атомистическій механизмъ не можетъ отрицать послѣднихъ, не впадая въ то же время или въ противорѣчіе съ эмпирически-даннымъ закономъ сохраненія энергіи или же въ мстафизическую невозможность. Надо или признать дѣйствія на разстоянія, или отрицать сохраненіе энергіи. Но изъ всѣхъ представителей механизма на послѣднее хватило смѣлости только у одного Изенкраге \*).

Резюмируя все сказанное о попыткахъ отрицать въ вещественныхъ частицахъ отталкивательную силу, которая дъйствовала бы не на ихъ поверхности, а за ся предълами им приходимъ къ слъдующимъ заключеніямъ. Послъдовательный, или чистый механизмъ долженъ отрицать ее, такъ какъ только при этомъ условіи онъ реально отличается отъ динамизма \*\*). Да и какой смыслъ считать притягательныя дъйствія невозможными, а отталкивательныя возможными!? Но вслъдствіе этого отрицанія всъ формы явленія толчка становятся не только безиричинными не имъютъ основаній для своей закономърности, но даже про-

\*) І. с. стр. 130.

ŗi

.

÷÷;

;

1 i

<sup>\*\*)</sup> Мы не упоминаемъ о предноложенім упругихъ атомовъ, такъ какъ считать ихъ такния — значить оставлять вопросъ, имѣють ли они отталкивательимя сили или нѣтъ, открытымъ; здѣсь же идетъ рѣчь о предположенія лименнато есякияъ силъ вещества, а опо несжимаемо. Замѣтимъ, что не надо нонимать отталкивательную силу въ видѣ отинхивающаго шеста: она есть лозически неимеодолий изъ поняшія вещества (это и составляеть нунктъ разногласія съ механизионъ) законъ удаленія частицъ съ скоростани, зависящими отъ ихъ взаниимхъ разстояній.

тиворѣчать опыту. А чтобы толчовъ совершался по опредѣленнымъ законамъ, и нри томъ такимъ, которые указаны въ опытѣ, вещество должно имѣть дѣйствующую на разстояніи отталкивательную силу: безъ этого наша матерія утрачиваетъ эминрическую реальпость.

Что же мы вывграля? Сдёлаля ли им насквозь понятнымъ явление толчка? Ничуть не бывало; но въдь ны и не задавались такими целями. Пусть ихъ преследують те выслящіе физики, которые отвергають динамическія силы, вслёдствіе непонятности способя ихъ дъйствія (а върнее-за аналитическую певыводимость ихъ пзъ понятія вещества и внерція) и которые воображають, будто бы они понимають, какъ дъйствуеть абсолютная непроницаемость \*). Задача, притической философіи должна быть болье скроиной п.ограничиваться только твиъ, чтобы узнать составо опыта — разложить его на его составные элементы (какъ апріорные такъ и апостеріорные) и такимъ путемъ узнать ихъ дъйствительныя взаимоотношенія и законы управляющіе ихъ связью. Не зная причинъ, которыя порождаютъ сознание, и при томъ-въ такомъ, а не въ иномъ видъ (т. е. не зная потусторонней сущпости бытія), и не имъя права заранъе утверждать, будто въ составъ опыта завѣдомо не входятъ никакіе апостеріорные элементы, она не можеть обязываться постронть всю вселенную даже a priori, а темъ менее-more geometrico. Единственное требованіе, которое можеть быть предъявлено нашему анализу, состонть въ тонъ, чтобы разыскиваемые (а не выводниме изъ неизвъстной еще потусторонней сущности матеріи) элементы опыта стояли въ связи съ общими (вносемыми въ опытъ нашимъ сознаніемъ) формами всякаго явленія, т. е. были метяфизически возможными, а сверхъ того оправдывались опытокъ. Вотъ съ этой-то критической точки зрънія и надо обсуждать IIOJVченные выводы.

Тѣ физики, которые исповѣдуютъ теорію чистаго исханизиа, упускаютъ изъ виду, что формани всѣхъ безъ исключенія данныхъ въ природѣ явленій должны быть пространство и время. Оттого то и происходитъ, что они становятся въ рѣзкое противорѣчіе съ эмпирически оправданными законами явленій. Что •

and the second s

<sup>\*)</sup> Всс, что говорится вы этой главі: про вещество, примінимо и къ Декартовской матеріи, какъ это и указано отчасти уже Лейбницемъ. Си. више стр. 182.

такое вещество? Это принципъ, который требуетъ существованія событій не только безъ времени, но даже и безъ вреиени и безъ пространста. Какъ это ни кажется страннымъ, а это върно. Абсолютная непроницаемость должна служить причиной вновь наступившихъ движений или, по крайней убрѣ, одного движения. Такимъ образомъ абсолютная непроницаемость есть тоже сила, но дъйствующая не непрерывно — въ течение нъкотораго времени, кабъ это делаютъ динамическія силы, а мгновенно. А то, что продолжается лишь одно игновеніе, или нуль времени, можеть реально существовать только въ синслѣ cmadia какой либо перемъны или перехода, т. е. въ томъ случаъ, если и предшествующее и последующее время наполнено такимъ же реальныяз. Такъ при движении тело въ каждояъ пункте бываеть только игновение, потому что переходить чрезъ этоть пункть. Акты динамической силы, напримъръ отталкивательной, игновенны, но реальпы, потому что ими наполнено и вкоторое непрерывное время, въ течение котораго они переходять чрезъ разныя стецени напряженности. Порождаемая же абсолютной пепроницаемостью механическая сила должна существовать одно мгновеніе въ ненаполненномъ ею-въ пустомъ относительно ея съ обмихъ сторонъ времени, а это значить быть безъ оремени, потому что она существуетъ нуль времени. Такое игновенное существование столь же мало реально, какъ и лишенный всякихъ силъ пунктъ: оба могутъ существовать только въ нашей абстракцій.

Можеть быть, нась спросять — зачёмъ вопреки духу неханизма им все-таки навязываемъ ему какую то силу, которая чрезъ это естественнымъ образомъ оказывается въ концё концовъ нереальной? На это у насъ есть два основанія. Первое — законъ причинности: вёдь никто не скажетъ, что движенія возникаютъ безъ причины, и должна существовать причина движенія, какова бы она ни была. Второе — мы помнимъ замѣчаніе Канта касательно абсолютной непроницаемости и снособъ, которымъ мы защищали ея возможность \*). Кантъ указывалъ, что логическое противорѣчiе только тогда можетъ вызвать перемѣны движенія (или по закону инерціи — прибавленіе новаго движенія), когда оно (противорѣчiе) касается не названій, а реальпо существующей причины движенія. На это мы отвѣчали, что, принисывая тѣламъ абсолютную

· \*) Схотра выше стр. 206.

непроницаемость, им этикъ самынъ приписываенъ инъ не одно лишь название ихъ несовийстимости, которое могло бы быть и инынъ, напримъръ Solidität, а реальное существование особаго рода несовийстимости, которая поэтому, служитъ причиной новыхъ движений. Абсолютная непроницаемость обязательно должна быть причиной движения, т. е. силой, но силой, дъйствующей по инымъ законамъ, чъмъ отталкивательная сила: послёдняя отталкиваетъ частицы, и этимъ предупреждаетъ ихъ совиъщение; первая же не отталкиваетъ, а только не допускаетъ до совиъщения; а вслёдствие этого предълъ сближения частицъ при дъйствие динамической непроницаемости подвижный, а при дъйствие абсолютной — неподвижний.

Но только что уномянутой попытыть защищать неханизмъ им должны придать другую болёе разумную и неизбёжную форму. Новыя движения всегоа пропорціональны скорости сближения; слвдовательно ихъ возникновение зависить табже (если не исключительно) оть вибшицхъ условій. Поэтому внутри частицъ пусть остается только постоянное условіе безъ котораго не ножеть быть движения, условие необходимое, но не достаточное --- именно ябсолютная непроницаемость; другія же — дополнительныя до достаточности условія возникновенія движенія пусть остаются виз частиць, въ ихъ внъшнихъ отношеніяхъ. Такое требованіе, какъ нензбъжное, должно быть удовлетворено \*). Каковы же эти внъшнія условія? Соприкосновение абсолютно непроницаемыхъ частицъ и ихъ сближение: каждаго порознь недостаточно, а необходимо сосуществование обонат условии. Такимъ образонъ новыя движенія должны возникать при сближенін уже соприкасающихся абсолютно пепроницаемыхъ частицъ; а такое движевіе вслёдствіе того, что наши частицы абсолютно непроницаемы, должно совершаться въ течение нуля времени на нулъ пространства.

Итакъ если бы неханизиъ и ногъ указывать причины движеній только внутри частицъ, то, все-таки, двятельность этихъ причинъ онъ долженъ былъ бы считать существующей безъ времени; по онъ долженъ отъискивать ихъ и виѣ частицъ, такъ что долженъ прибъгать къ помощи такихъ движеній, котория су-

<sup>\*)</sup> Собственно говоря, такъ обыкновенно и смотрять на абсолютную непроницаемость, по не задаются трудомъ указать, каковы именно визиния условія движевій.



ществують и безъ времени и безъ пространства. Можеть быть, кто нибудь попытается искать причины движенія толико въ предшествующемъ встрѣчѣ сближеніи. Но не значитъ ли это упразднить законъ причинности? Сперва нужно объяснить какъ возможна его реальность, если всѣ безъ исключенія причины, въ томъ числѣ и элементарныя, существують раньше своихъ дѣйствій \*). Къ тому же причиной должно быть событіе, т. е. наступленіе новаго явленія или новой формы тѣхъ же явленій, а движеніе по инерція не составляетъ событія: послѣднее наступитъ лишь въ тотъ моментъ, когда это же движеніе подиадетъ подъ другія условія — изъ свободнаго станеть задерживаемынъ непропицаемостью; а это приведетъ и къ безвременной силѣ и къ безвременному и безпространственному движенію.

А тецерь посмотрамъ, какую понятность им вниграли чрезъ введение отталкивательныхъ силъ. Если въ нихъ и допускать что либо сверхъ закона связи чисто визшинихъ факторовъ (скорости возникающихъ движений и разстояний частицъ), то все-таки ихъ дъятельность продолжается нъкоторое, хотя бы и весьма короткое, время, потому что онѣ дѣйствують на протаженія извѣстнаго разстоянія, которое не можеть быть пройдено отталкиваемой частицой безъ времени. Далбе, такъ какъ эта сила дъйствуетъ каждое игновение при разныхъ условияхъ, то естественно, что въ зависимости оть нихъ изябняются и степени ся напряжения, табъ что каждая изъ нихъ существуетъ игновенно, одновременно съ возбуждаемымъ ниъ движеніемъ, но тіхъ не менте реально, потому что двятельность силы переходить чрезъ эти степени, а вибств съ ними переходить чрезъ разныя скорости и непрерывно, въ течение и котораго времени, возникающее движение. Словомъ отталкивательная сила, не упраздняя закона причинности, подчиняеть какъ и причины такъ и дъйствія общинь формань явленій, т. е. пространству и времени; принципъ же вещества или, что то же, абсолютной непроницаемости или долженъ упразднить законъ причинности или придунывать для его спасенія такія событія, которыя изъяты изъ нодъ этихъ формъ. Поэтому вещество есть иненческое понятіе, которое не можеть инть истафизической или, что тоже, энинрической реальности: все, что только претендуеть на эмпирическую реальность, должно быть подчинено закону причипности,

\*) См. выше стр. 151.

1

1

пространству и времени. Входящая въ составъ оныта натерія не можеть состоять изъ вещества, а только — изъ динаническихъ элементовъ. И этотъ выводъ вполнѣ независимъ отъ даннаго уровня эмпирическихъ свъдъній о изтеріи, потону что онъ полученъ анализонъ понятія вещества, основанныхъ исключительно на апріорныхъ формахъ опыта, говоря яснъя --- онъ полученъ чрезъ анализъ возножности совибстить вещество съ апріоряние принципани. Если бы даже не быль извъстень ни законь сохранения энерги, ни законъ равенства дъйствія и противодъйствія, то им, исходя изъ понятія вещества, все-таби нолучили бы тоть же самый вывольматерія можеть быть дана во опыть проницаемой или непроницаемой, но отнюдь не абсолютно-непроницаемой. Сперва ны обращались для болёе яснаго изложенія своихъ инслей къ понощи эмпирически длиныхъ законовъ-сохраненія энергія и равенства д'яйствія съ противодъйствіенъ, но ногли бы обойтись и безъ нихъ; а это доказываеть на дель, что спекулативные выводы въ некоторыхъ пределахъ вполне не зависять оть эхпяpin \*).

Итакъ вещество вообще невозможно. Этимъ им избавляемся отъ необходимости подробнаго разбора теорій силошнаго вещества; но ради полноти все-таки упомянемъ кое что объ нихъ. Къ ихъ числу не могутъ быть относимы тѣ теорін силошной матеріи, въ которыхъ она должна быть признана сжимаемой, потому что вещество несжимаемо. Такова теорія вихревыхъ атомовъ Томсона, который отрицаетъ динамическія силы, такъ что долженъ бы -4.4

;

i

1

<sup>\*)</sup> Да и тотъ выводъ о необходимости отталкивательной силы, къ которому мы пришли анализомъ условій возможности одновременнаго соблюденія законовъ равенства дъйствія съ противодъйствіенъ и сохраненія энергіи, не могь бить нолученъ безъ помощи сискулятивныхъ соображеній о мѣстъ дѣйствія силы. Теиерь же онъ обобщенъ и слѣланъ независимыхъ отъ правоты обоихъ этихъ законовъ, которые, какъ увидимъ дальше, эмпирическаго происхожценія.

Всябдствіе догнатической привнчки сибшивать явленія съ вещами въ себб и считать чрезъ это вибшній міръ существующимъ отдёльно отъ насъ намъ должно казаться невозможнымъ отсутствіе вещества. Подробибй объ этомъ затрудневія скажомъ при анализё строенія матеріи, а теперь ограничнися слёдующимъ замѣчаніемъ. Чтобы ни скрывалось сзади вибшиято міра, съ предмлядъ отмина опъ состоитъ только изъ объектврованныхъ ощущеній. По этому отъ каждой теоріи надо требовать лишь указаній на законы въ перемѣнахъ возможныхъ и наличпихъ ощущеній. Притяженіе же и отталкиваніе (напримѣръ, каждаго динамическаго атома), будучи сопровождаеми визиваемыми ими въ нашихъ рукахъ ощущеніями давленія и тяги, вполить удовлетворяють этому требованію. Эти ощущеніями давленія и тяги, вполить удовлетворяють этому требованію. Эти ощущеніями давленія и тяги, вполить удовлетворяють этому требованію. Эти ощущеніями давленія и тяги, вполить удовлетворяють этому пребованію. Эти ощущеніями давленія и тяги, вполить удовлетворяють этому пребованию. Эти ощусобъектированныхъ ощущеніяхъ.

презнавать натерію состоящей изъ вещества, но въ то же вреня вынужденъ приписать ей сжимаемость. Онъ предполагаетъ все пространство наполневнымъ совершенной жидкостью (т. е. между ея частицами нътъ никакого тренія), внутри которой существують кольцеобразные вихри, сходные съ кольцами табачнаго дына. Каждый пунктъ такого кольца, сверхъ общаго для всъхъ его пунктовъ поступятельнаго движенія, имбетъ еще вихревое, или вращательное вокругъ окружности кольца. Для ясности нужно представить себъ пилиндрический вихрь вокругь прамой линии и сомкнуть его концы; тогда и получится вихревой атомъ Тоясона. Какъ показываетъ математический янализъ, уже давно произведенный Гельнгольцемъ \*), такие вихри (совсршенной жидкости) разъ возникши (собственно говоря, они не погутъ возникнуть, а должны быть сотворены витстъ съ матеріей) должны въчно сохраняться: ихъ нельзя ни разръзать, ни заставить слиться другъ съ другомъ и т. д. Поэтому ихъ можно разсматривать какъ атомы. Такъ п дълаетъ Томсовъ. Такъ какъ окружность вихря съ внутрепней стороны меньше чэхъ съ внёшней, то составляющая его матерія должня обладать сжимаемостью, а потому быть или не сплошной или не вещественной \*\*).

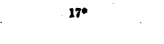
\*) Обнародованный имъ въ Crelle's Journall т. 55. 1858 г. подъ заглавіемъ Ueber Integrale der hydrodynamischen Gleichungen, welche den Wirbelbewegungen entsprechen.

\*\*) Изъ недостатковъ этой теорія укажень здісь слідующіе. 1) Въ матерія, которая внолнѣ лишена динамическихъ снлъ, болѣе чѣмъ сомнительно самое существование вихрей: если ніть никакихь силь, то всякое движение вслідствіе ниерція должно быть прямолинейнымъ. Томсокъ же динамическія сили отрицаетъ, а инерцію допускаетъ какъ первичное свойство. 2) Несливаемость и неразрушиность вихрей съ перваго взгляла дасть, какъ будто бы, возможность объяснять невроницаемость какъ видимость, существующую въ одняхъ лишь тілахъ в обусловленную ихъ вихревымъ строеніемъ. По, какъ увидимъ виже, динамическая притягательвая сила не можетъ быть отрицаема въ матеріи, а поэтому непроницаемость должна составлять ся нервичное свойство: иначе, напримаръ, каждый огдальный вихрь Томсона слизся бы въ пунктъ. Относнтельно же непроницаемости будеть показано во II части, что она можеть бить обусловлена только дъйствующей на разстояния отталкивательной силой, чънъ исключается силошность матеріи. Нужно, вирочемъ, замътить, что Томсонъ, построивъ теорію вихревихъ атомовъ въ 1867 г., черезъ 5-ть лѣтъ, новидимому, отказался отъ нея при механическомъ объяснения тяготъния, такъ какъ замінияъ свои вихревые атомы ящечными атомами Лесажа, которые состоять изъ ящичковъ съ нараллельными ребрами, при чемъ матеріальны одни лишь ребра, къ послёднимъ же приятияются сверхніровые, производящіе тяжесть атоновъ тваьца (см. Zöllner. Wissensch. Abhandl. B. 1 стр. 114 и сявд.). Да и нельзя было не отказаться отъ вихревыхъ атомовъ. Хотя Гельнгольцъ и опредалиль искоторые общіе законы вхъ движеній, но все-таки остается еще иного неизвъстнаго.

Въ каждой теоріи силошнаго вещества сжинаеность всябяствіе ся несовийствиости съ абсолютной непроницаемостью должна быть только веденостью вознекающей въ телахъ всявиство ихъ внутреннихъ движеній. При этонъ съ одной стороны ради сохраненія энергія, а съ другой, благодаря нетафизической невозкожности толчка вещественных частиць, внутрения движения должен быть такихи, чтобы они не сопровождались столкновеніемъ движущихся частицъ. Такону требованію ножеть удовлетворить только или движение по занкнутымъ вривниъ или колебательное. Но какъ то, такъ и другое возножны не иначе какъ при участін дипаническихъ силъ: каждое изъ нихъ предполагаетъ или центръ притяженія или центръ равповъсія дъйствурщихъ на разстоянія отталбивательнихъ силъ, т. е. пунктъ, въ которонъ послёднія дёйствуя съ противоположныхъ сторонъ, уравновѣшиваютъ другъ друга, такъ что всякая частица, находящаяся вив его, испытываеть съ одной сторовы больше отталкивательнаго действія чёхь съ другой и устремляется къ ийсту ихъ равновѣсія. Такниъ образонъ механизиъ силошнаго вещества сразу попадаеть въ необходимость сверхъ абсолютной непроницаемости признать лисо отталкивательныя, лисо притигательныя силы.

Но этого мало — двигаться должни не протяженныя, вещественныя частицы, а пункты. Къ такому выводу вынуждаютъ различныя обстоятельства. Если бы двигались протяженныя частицы, то даже при круговыхъ движеніяхъ изчезала бы энергія, такъ какъ, напримъръ, свинцовый шаръ насквозь однороденъ и части его обладаютъ сцёпленіемъ; поэтому двё частици его не могутъ двигаться одна мимо другой, не теряя своей энергіи; правда она можетъ перейти внутрь ихъ, но и такъ будетъ происходить такая же потеря. Слёдовательно сохраненіе энергіи возможно только подъ условіемъ движенія каждаго пункта въ свинцовомъ шарѣ: каждый изъ нихъ двигается по своей орбитѣ, и не имѣетъ никакого сцёпленія съ сосѣдними пунктами; въ тѣлахъ же сцёп-

Такъ, по замічанію Тета (см. Vorl. ü. e. n. Fort. стр. 247), опреділеніе результатовъ взанинаго наклоннаго толчка двухъ вихрей должно въ теченіе двухъ или трехъ поколівній занять «сю жнянь лучшихъ математиковъ Европи. Слідовательно теорія Томсона, уже помимо только что указанныхъ недостатновъ, должна при такихъ условіяхъ бить простой игрой въ логическія нозможности.



ł

1

леніе возникаеть вслёдствіе той или другой формы снутреннихъ двеженій. Такниъ же путемъ должна возникать и сжимаемость; напримъръ, частицы заключеннаго въ воздушномъ насосъ газа принимають движения, соотвътствующия частицамъ, образующимъ поршень, вслёдствіе чего уменьшается объемъ нагнетасмаго газа. \*) А чтобы при этомъ вопреки опыту не возрасталъ объемъ поршия, надо допустить, что задніе части его превращаются въ окружающій воздухъ. А такъ какъ здёсь нёть никакого давленія, которое было въ сжимасмомъ газъ и которое вызвало бы подобное превращение, то приходится признать нослёднее общимъ правилояъ при всякояъ движенін: движеніе совершается вслёдствіе того, что частицы заднихъ слоевъ движущагося тъла принимаютъ движение окружающей среды, чрезъ что происходитъ превращение зяднихъ слоевъ въ окружающую среду, а одновременно съ темъ часть послёдней, находящаяся впереди тёла, должна превращаться въ него самого. Эти превращения должны совершаться безъ толчка частицъ, такъ какъ онъ невозможенъ. Напротивъ --- сама передача движений посредствояъ толчка есть тоже одна лишь видимость, которой въ действительности соответствуеть то, что при встрвчв двухъ телъ задніе пункти ударяющаго тела превращаются, бакъ сказано, въ воздухъ; а вивсто того, чтобы передніе слов ударяющаго тела образовывались только пзъ воздуха (или зопра, вообще окружающей среды) они образуются отчасти изъ воздуха, а отчасти изъ ударяемаго тѣла. А при невозможности толчка все это требуетъ, чтобы субъектами движеній были пункты: при шарообразной формѣ движущихся частицъ вещество, не могло бы быть сплошныхъ; при угловатой же формъ (кубъ, инранида и т. д.) переходы внутреннихъ движений (сжинаенаго тъла въ сжимающее и т. д.) неизбѣжно сопровождались бы столкновеніенъ частицъ. Что же касается до пунктовъ, то они не могутъ обладать абсолютной непроницаемостью \*\*); поэтому теорія сплошнаго вещества невозхожна.

Собственно говоря въ настоящее время такой теоріи и нётъ. Но къ ней близко подходить кромѣ теоріи вихревыхъ атомовъ (въ которой матерія все-таки сжимаема, а потому не можетъ

\*) Но вісь его должень сохраняться посредствомь механическаго тяготінія. \*\*) См. выше стр. 208.

быть отожествляема съ веществоиъ) еще теорія Делингсгаувена, котораго Моръ называетъ геніальнымъ инслителенъ и знатоконъ точныхъ наукъ \*), какъ она изложена въ его Das Räthsel der Gravitation. Ея существенныя черты следующія. Онъ, какъ ин уже упонивали, пробусть отрицать непроницаемость, но въ тоже время втихонолку неизбъжно приписываетъ се двяжущинся пунктанъ \*\*). Каждый взъ вихъ находится въ двежения. Всявдствие же спломности натерін оно должно распространяться далёв и передаваться въ видъ волиъ. Послъдија, перекрещиваясь и интерферируя нежду собой, дадуть начало не поступательнымь, какъ прежде, а стоячниъ волнанъ, которыя отдълены другъ отъ друга узлани колебяній. Это явленіе сходно съ твиъ, которое происходить при колебаніяхъ струнъ (нан хладніевыхъ пластиновъ) но какъ цълаго, а раздълцвшихся на отдъльно колеблющіяся части. Разница въ тонъ, что у Делингсгаузена стоячія волны находятся не въ одной плоскости колебаній, а въ трехъ изивреніяхъ. Сверхъ того допускается, что каждый пункть внутри покоющагося тѣла описываеть замкнутую кривую, при движенін же тѣла концы пути пункта не могуть сонкнуться. Поступательныя волим преходящи, а стоячія постоянны, потому что передавшееся дальше движение возбуждается снова. Каждая такая волна должна служить ибстоиь выходя поступательныхъ волнъ, и можетъ играть роль атома. Сжимаемость, толчокъ, движение твлъ и т. д. объясняются превращеніями движеній пунктовъ \*\*\*).

Эта теорія, какъ бы ни была она привлокательна для стромящагося къ научному монизму физика, не должна имъть ни

\*) См. Изенкраге І. с. 60. ІІ дъйствительно, изо всъхъ механистовъ онъ одниъ, хотя в не ясно подмътилъ нелъность абсолютной кенроницаемости.

\*\*) См. выше стр. 196.

\*\*\*) Делингсгаузенъ приходить къ своей теоріи слѣдующимъ путемъ. Натуралисту неизвѣстно, да и не зачѣмъ знать, что такое матерія. Достаточно, что она субъектъ внѣшимъъ явленій. Существенная черта нослѣднихъ пространственность и продолжительность во времени. Отсюда слѣдуетъ; что матерія не питеетъ пространственныхъ предѣловъ на внѣ на внутри, т. е. она безгранчива и снлошна. Единство пространства и времени есть движеніе. Поэтому причима всѣхъ событій и даже свойствъ матерія есть движеніе и только движеніе, поторое должно принадлежать каждому нункту матеріи. Вслѣдъ за тімъ постулируется, что внутреннія движенія въ нокоющемся тѣлѣ описиваютъ замкнутия орбити, а въ движущемся расходящілся (l. с. стр. 80, 85-93). Такой влідать, во мнѣнію Делингстаузена, есть 'единственно соотвътствующій естествозванію и чуждый всякой философской теорія.

Digitized by Google

нальйшихъ притязаній на эмпирическую реальность: какъ чистомеханическая, она отрицаеть динамическую непроницаемость; а пункты по могуть обладать абсолютной; слёдовательно она должна допускать проницаемость субъектовъ движенія. Оставияъ въ сторонѣ, пожеть ли кяждый изъ нихъ будучи проницаемымъ оградить свою орбяту. Даже помимо этого они нереальны: такіе пункты не могуть быть восприняты нами, а потому не могуть быть предметомъ опыта, т. е. остаются внѣ міра явленій А въ таконъ случат и движенія этихъ воображленыхъ пунктовъ тоже саное, что движевія любаго пункта пустаго пространства: ны ножень объ нихъ лишь разсуждать, такъ какъ имвенъ способность воображения, которая тотчасъ же реализуетъ субъектъ двяженія-пункть, превращаеть его въ маленькое тельце; въ действительности же оно не будеть производить никакихъ действій. Движенія каждаго проницаемаго пункта есть нереальное понятіе: такое движеніе ня на кого и ни на что не можеть вліять.

Есть и другое основание, почему за этими пунктами нельзя признать никакой реальности. Матерія предполагается сплошной; всъ различія ея выводятся изъ движенія пунктовъ, такъ что сама она по всюду однородна, а потому непрерывна, совершенно также какъ вепрерывны пространство и время. Пункты же непрерывнаго реально не существують: они составляють абстракцію нашего ума, отвлекающагося отъ протяженія и мыслящаго одинъ закопъ пересъченія. Такъ пункты пространства возникають лишь въ нашенъ унь, когда им отвлекаемся отъ трехъ измъреній телъ и разсилтриваенъ только два пересъкающихся направленія ихъ движеній или же пересбченіе граней тела н т. д. Реально же существуетъ непрерывное протяжение, и въ нень выть ни одного пункта, который отдилялся бы оть сосъднихъ, а не сливался бы съ ними. Конечно, наиъ кажется, что пунктъ, составляющій вершину пираниды, существуеть не только въ нашемъ умъ, но и реально самъ по себъ; но онъ не существуеть безъ граней и онъ реаленъ, поскольку реальны грани.

Если же матерія непрерывна, однородна, то грани нашей пирамиды реально не существують, а лишь возникають въ нашемъ умъ, такъ что и вершина пирамиды существуеть только въ умъ, отдъляющемъ ся матерію оть окружающей, между тъмъ какъ и та и другая нераздёльны и непрерывны, такъ что реальныхъ граней между ними не существуетъ. Если же натерія разнородна вслёдствіе движенія пунктовъ, то, оставлясь въ посюстороннемъ нірѣ, им запутаемся въ безвыходное нротиворѣчіе: грани данной пирамиды возникаютъ еслидствіе движенія пунктооз, а пункты получаютъ реальность всамдствіе существованія граней. Пока пункты нереальны и существуютъ только въ вашемъ умѣ, движенія ихъ столь же нереальны и инимы, какъ и сами пункты, такъ что, существуя только въ нашемъ умѣ, они не иогутъ веществу пирамиди сообщить свойствъ, которыя отличали бы ее отъ окружающаго вещества; а сама же реальность пунктовъ поставлена теперь въ зависимость отъ существованія этихъ свойствъ.

Итакъ теорія силошнаго вещества, объясняющая сохраненіе энергін, сжимаемость и другія явлевія внутренними движеніями, въ концъ концовъ приходить къ предположению движений, существующихъ въ одномъ лишь умъ, а не въ дъйствительности. которыя поэтому не могуть служить условіемъ возникновенія данныхъ явленій. Слёдовательно для своего спасенія эта теорія должна сдёлать движущіеся пункты реальными, а для этого приписать пиъ такія качества, которыя сдѣлали бы ихъ доступными нашему опыту, т. е. или непроницаемость или силу. Абсолютная непроницаемость существуеть только въ протяженновъ, а не въ пунктахъ. Если же приписывать имъ одив притягательныя сплы, то не будеть непроницаемости твль, такъ что каждому пункту сплошной натерін необходино не только приписать силы вообще, но прежде всего отталкивательныя силы. Тогда движущиеся пуньты натери будуть отличаться какъ другъ отъ друга такъ и отъ пустаго пространства, а потому ихъ движеніе будсть реальнымъ.

Инаго вывода и нельзя было ждать. Дъйствительно, что значитъ приписать пунктамъ силы, которыя сообщили бы имъ реальность? Силы реально свидътельствуютъ о своемъ существованіи не въ видъ канатовъ и шестовъ, а какъ законъ сближенія и удаленія пунктовъ матеріи. Слъдовательно снабдить послъдніе силами есть не что иное какъ предполагать между ихъ взаниными положеніями и движеніями нъкоторую закономърную связь. А коль скоро въ силу законовъ сознанія всъ сознаваение явленія должны стоять въ закономърной связи другъ съ другонъ,

Digitized by Google

то естественно, что пункты, которые лишены всякихъ силъ и даже непровицаемости, оказываются нереальными; ибо это значить, что они изъяты изъ подъ закономърной связи явленій. А съ другой стороны недостаточно, чтобы они вслъдствіе этой связи только сближались между собой, потому что они слились бы виёсть, а это означало бы прекращеніе закономърной связи. Слёдовательно отталкивательная сила въ нихъ исизбъжна.

## ГЛАВА ХІ.

## Критика механизма притягательныхъ силъ и объ апріорныхъ выводахъ законовъ дъйствій на разстояніи.

Необходимость притягательныхъ силъ. Основной привцииъ мехавизма тяготѣнія. Произволъ въ построеніи вспомогательныхъ гипотезъ. Невозможпость математической и физической повѣрки механизма тяготѣнія. Внутреннее противорѣчіе въ прозрачности тѣлъ относительно импульсовъ тяготѣнія. Три возможныхъ типа механическаго тяготѣнія. Критика каждаго изъ нихъ. Возможва ли множественность силъ въ матеріи? Понытки апріорныхъ выводовъ законовъ дѣйствій на разстоянія.

Въ предшествующей главѣ им дважди пришли къ заключеню, что въ предълахъ ира явленій матерія по апріорният условіямъ нашего познанія можетъ состоять исключительно изъ динамическихъ элементовъ: иной матеріи нельзя найти въ опытѣ; хотя это, конечно, не препятствуетъ ей существовать въ нотустороннемъ мірѣ. Что же касается до динамическихъ элементовъ, то изъ нихъ им нашли засвидѣтельствованными въ опытѣ нока только отталкивательныя силы. Но изъ матеріи возникають опредѣленныя и въ извѣстныхъ предѣлахъ устойчивыя системы, которыя им называемъ тѣлами. На вопросъ — чѣмъ же обусловлена относительная устойчивость тѣлъ, можно дать только одинъ отвѣтъ — силой дѣйствующей противоположно съ отталкивательной, т. е. притягательной. Тѣла представляютъ сдерживаемую чѣмъ то систему матеріальныхъ частицъ; не будь притягательной сили онѣ должны били бы отталкиваться другъ отъ друга,

но по удерживаться вубсть \*). Такой отвёть до извёстной степени находить подтверждение и въ данныхъ опыта: въ немъ ножно указать существование явлений, которыя, почти очевидно. визываются действіями притягательныхъ силь — именно всемірнымъ тяготвніемъ. Но эта то сила больше всего и возбуждаетъ сомебнія: охотнёй допускають упругость атомовъ, т. е. евкоторый видъ отталкивательной силы, но стараются отрицать непосредственное притяжение тълъ. При этопъ, разумъстся, формальная сторона Ньютонова закона, зависимость скоростей сближения отъ квадратовъ разстояній, не подвергается сомнѣнію, но ему приписывается механическое происхождение: допускается существованіе двухъ видовъ, или двухъ состояній матеріи- болѣс грубой, образующей такъ называемыя вёсомыя тёла, и болёс тонкой, которая наполняеть все остальное пространство, находится въ непрерывномъ движенія и приводить частицы матеріи перваго рода въ такое движение, что онъ сближаются между собой по Ньютонову закону. Такимъ путемъ и возникастъ механический суррогать всемірнаго тяготѣнія. Матерія втораго рода, вызывая вѣсь твлъ, сама, разумвется, остается неввсомой.

Существуеть нёсколько различныхь гипотезь для подобнаго объясненія видимости тяготёнія. Во всёхь нихь остается одна и та же существенная черта. Движенія міровой (невёсомой) среды предполагаются такими, что каждое вёсомое тёло, напримёрь земля, если бы оно находилось въ пространствё безз другихь твълз, получало бы отъ этихъ движеній (невёсомой среды) со остьхъ сторонъ одинаковые импульсы къ движенію, такъ что осталось бы въ равновёсіи \*\*); но коль скоро одновременно съ нимъ существуеть еще другое вёсомое тёло (папримёръ сверхъ земли луна), то каждос изъ нихъ заслоняетъ собой другое отъ части получаемыхъ послёднимъ импульсовъ, такъ что каждое

\*\*) Тъ движенія, которыя оно могло бы нивть помимо этихъ импульсовъ, не принямаются въ разсчеть.

<sup>\*)</sup> Канть полагаеть, что безь притягательной силы не было бы и самой матерія, такъ какъ, будучи распредълена на *безконечное* пространство, она въ каждой единицѣ объема оставалась бы въ количествѣ нуля. Это вѣрно, если только количество всей существующей матеріи конечное: тогда, раздѣленное на безконечно большую, оно въ частномъ дасть нуль. А если количество и самой матеріи составляетъ безконечно большую, то между безконечно большими величинами должно существовать конечное отношеніе. Безъ притягательныхъ силъ при существованіи отгалкивательныхъ исвозможно только возвикновеніе таль.

изъ имхъ получаетъ съ визтренней стороны (которой опо обращено къ другому тѣлу) меньшее число импульсовъ, чѣмъ съ икружной (которой обращено отъ другаго тѣла); вслѣдствіе этого нарушается ихъ равновѣсіе, и они сближаются нежду собой. Различіе теорій сводится только къ различію въ объясненіи происхожденія этихъ инпульсовъ.

Всё подобныя теорія прямымъ опытомъ не могуть быть, копечно, на доказаны на опровергнуты. Міровая среда предполагастся столь разжиженной, что она должна ускользать изъ подъ нашехъ наблюденій. Такимъ образомъ для критики остаются только косвенные пути повёрки: она должна разснатривать, согласуются ли всё неизбёжныя слёдствія \*) теоріи съ данными намъ явленіями, а сверхъ того возможны ли тё условія, которыя необходимы для возможности той или другой формы импульсовъ \*\*).

Математическій анализь легко можеть дать отвёть на первый вопрось — о согласія всёхь слёдствій гипотезы сь существующими явленіями, если только онь не наткнется на затрудненія особаго рода, какъ это и есть въ данномъ случат. Подобная повтрка должна быть производима для каждой гипотезы отдёльно, такъ какъ слёдствія ся будуть зависёть отъ предиолагаемой сю формы импульсовъ. Но туть то и оказывается весьма важное затрудненіе для примёненія анализа. Каждая гипотеза

\*\*) Мы оставных безх разскотрінія, какъ черезь чурь нелівна, ту грунну гинотезь, которыя въ порывѣ увлеченія абстрактнымъ единствонъ принциновь пытаются объяснять тяготіве, какъ одно изъ явленій тецлоты. Къ числу такихъ можетъ быть отнесена гипотеза Беглингера, изложенная въ Das Weltgesetz oder neue Theorie der allgemeinen Schwere. Zürich. 1885. Вотъ ся существенныя черты. Отъ нагрізванія тіла расширяются, а отъ охлажденія сжинаются. Тіло, нагрізтое до нарообразнаго состоянія, должно вслідствіе расширенія подняться кверху. Но его охлаждаеть окружающій землю эфиръ, я оно, сжимаясь, какъ бы падаеть къ низу. Въ этонъ и состоить явленіе тажести. Солнще не притагиваеть къ себі цлаветь, а напротивъ — своимъ согрівслющимъ дійствіемъ отталкиваеть ихъ, но охлаждающее вліяніе эфира заставляеть ихъ ириближаться въ солнцу и т. д. Какъ все это возможно, если налентная система состоить не наъ сплотнаго куска матерія, а наъ допускаемыхъ авторомъ атомовъ, которые ири отсутствів сыль ничтиъ не связани между собой; а если вланетная система составляена изъ цільнаго куска, то какъ возможна отдільвость движеній планеть и г. д.-все это нисколько не интересуеть автора.

<sup>\*)</sup> Нужно не упускать изъ виду, что всякая гипотеза строится для объясненія явленій, такъ что слёдствія ся неизбъжно согласуются съ нёкоторой группой явленій; по кромѣ этихъ *главныхъ* слёдствій, принятихъ во внимавіе при построевіи гипотези, могуть быть другія побочния, хотя и неизбёжния.

считаеть метафизически несомивнымъ отсутствіе притяженія на разстоянін, такъ что видимость тяготвнія должна быть объяснена чеханически во что бы то ни стало. Этимъ, разумбется, открывается обширное поприще для разгула фантазіи, и когда часть слёдствій основнаго предиоложенія не совиадаеть съ действительностью, то для поправки дёла считается позволительнымъ прибъгать къ множеству вспомогательныхъ гипотезъ. Математическій же анализъ долженъ исходить изъ какихъ либо твердо опредѣленныхъ предиоложеній; а коль скоро они по мёрё надобности нагромождаются другъ на друга, такъ что вся теорія становится простой игрой въ возможности \*), то онъ теряетъ иодъ собой всякую почву.

Приведенъ примъръ, какъ эта задача вынуждаетъ къ построению вспомогательныхъ гипотезъ. Отчего камень падаетъ и ниветь вёсь? Потому что получаеть сверху больше импульсовь, чъхъ съ нижней сторовы. Почему луна удерживается на орбить? Потому что съ наружной стороны (обращенной въ сторону, противоположную землѣ) получаетъ больше импульсовъ чѣмъ съ внутренней (обращенной къ землѣ). Хорошо, - когда луна стоитъ въ зенитъ, то она заслоняетъ камень отъ части тъхъ импульсовъ, которые вызывають его паденіе и въсь, такъ что на камень попадають не вертикальные импулсы, а одни лишь наклонные, и вфсь тъла долженъ замътно измъниться. Если бы ны ногли остановиться на этомъ заключении, то, очевидно, математика давно бы дала намъ окончательный отвътъ, насколько возможны всъ подобныя теорін. Вёдь всякій импульсь должень действовать на камень только своей вертикальной слагающей, потому что горезонтальныя взаимно уравновъшиваются. Если величина каждаго изъ импульсовъ, которые по основному принципу предполагаются равными между собой, равна f, то его вертикальная слагающая равна fsnx, гдѣ х означаеть изиѣняющійся оть 0 до 90° уголь, образуемый данныхъ импульсовъ съ горизонтовъ. Такъ какъ камень получаеть импульсы со всёхъ сторонъ кромё нижней, то ны ноженъ представить себъ, что надъ ничъ находится полушаріе, со встать точекъ которого онъ и получаетъ свои импульси. Приписавъ импульсъ f его безкопечно малому элементу и интегрируя

\*) Нѣкоторые изъ авторовъ теорій механическаго тяготѣнія прямо називають свои гипотезы только одной изъ возможныхъ, напримѣръ Секки.

( B s

555

μi l

**U** D

**65, }** 

KIR

5 8

11.1

1.0

協

P

ŀ

1

по всей поверхности его вертикальную слагающую, им опреділанъ сумму всёхъ вертикально дёйствующихъ импульсовъ. Зпая. какую часть этой поверхности составляеть ивсто, занятое на ней лупой (т. е. ся діямстръ въ градусахъ небосклона), им узнасиъ, какую дробь составать задержанные ой вертикальные випульсы относительно ихъ общей сумин. Чрезъ это узнасиъ, соотнатствуеть ли теоретически-необходимое уменьшение тажести на земля дъйствительному. То же самое продълываемъ съ уменьшениемъ тажести подъ вліянісяъ солица, изъ чего кроив нредшествующаго вопроса ноженъ еще узнать, достаточна зи сила задерживаеныхъ луной и землей импульсовъ для удержанія обонхъ твлъ на ихъ орбитахъ; полученный же отвътъ примънниъ къ силъ, обусловливающей движения планеть и ихъ спутниковъ и т. д. Какъ видияъ, само содержание этихъ вопросовъ очень просто: кто влядъетъ техникой исчисления безконечно иллыхъ величинъ, тотъ ихъ ръшитъ, безъ всякихъ затрудненій.

За то по саному духу теоріи возникають такія трудности, съ которыми не управится ни одниъ математический гений. Дуна въдь можетъ (а по господствующимъ теоріямъ строенія натерін и должна) состоять изъ пространственно дискретныхъ частицъ, между которыми можетъ проникать часть вмпульсовъ и прибавляться къ наклоннымъ импульсамъ, которые производятъ въсъ кання, табъ что сила тяжести будеть изявняться водъ вліяніся . луны на вичтожную величину и сила сдерживающая луну на орбить, будеть равна той, которая вызываеть паденіе тыль на зеняв. Подобную прозрачность тель относительно импульсовь всякая теорія неханическаго тяготвнія даже обязана допустить. Вёдь вёсь пропорціоналень въ однородныхь телахь объемань, а не поверхностямъ; величина же задержанныхъ импульсовъ, которяя и должна вызывать вёсъ, очевидно, зависить не отъ объ-сма ихъ матеріи, а отъ ся внёшней поверхности (изъ одного п того же количества желъза им ноженъ сдёлать два разной величины шара и тотъ, который больше, оказываеть большее препятствіе движенію воздуха, потоду что его задерживающая поверхность значительно общириви, ченъ у другаго шара); а потону им обязаны сдёлать два вспоногательныхъ предположения. 1) Часть импульсовъ проходить насквозь весонаго теля нежду его частицами, отъ чего его форма и не вліяеть на вісь. 2) Число задержанныхъ пипульсовъ хожетъ зависёть оть сумин его

:

частицъ, такъ что въ однородныхъ тѣлахъ вѣсъ выйдетъ пропорціоналенъ объему—стоитъ только допустить, а) что частицы крайне малы и b) сравнительно съ ихъ объемомъ удалены другъ отъ друга на столько далеко, что ни одна изъ нихъ не заслоняетъ никакой другой ни отъ какого получаемаго послѣдней импульса, или же, если и происходитъ такое обоюдное загораживаніе, то оно не даетъ въ опытѣ замѣтныхъ результатовъ.

Какъ теперь быть математику, на какомъ фундаментъ онъ построить свои уравнения? Положимъ, съ самаго начала онъ не станетъ еще унывать: онъ допуститъ это предположение во всемъ его объенъ н, основывлясь на немъ, а также на указанной въ опыть величнить уменьшения тяжести подъ вліянісять луны, вычислить сумму прошедшихъ сквозь нея вмпульсовъ, а также сумыу задержанныхъ ею, и съ полученными выводями въ рукахъ (касательно силы пипульсовъ) пройдетъ всю планетную систему. чтобы видъть, достаточна ли эта сила для объясненія паденія другихъ планетъ на солнце и ихъ спутниковъ на планеты. Но затсь новое затруднение: мы оказываемся въ неизвъстности относительно нассы и илотности свътилъ, а безъ знанія этихъ факторовъ нельзя сдёлать никакихъ подобныхъ вычисленій. Со вреневъ Ньютона им гординся, будто бы им взвъсили иланеты; но взвѣсили то на основанія предположенія, что управляющая ихъ . движеніями сила однородня съ той, которая вызываеть земную тяжесть, а теперь это предположение устранено; съ нимъ же устраняется и обязательство считать силу тяготънія всегда пропорціональной нассъ. Дъйствительно, въдь тъ имиульсы, которые производать видиность притяженія землей луны, но ть самые, которые вызывають притяжение Юпитеромъ его спутниковъ: первые дъйствують на линін, соединяющей зевлю съ луной, а вторые совсёмъ въ иномъ мёстё, на вной линіи; а тё и другіе не таковы, какъ дъйствующіе между солнценъ и землей съ одной стороны, а солнцемъ и Юпитеромъ съ другой \*). Послѣ того наша фан-

<sup>\*)</sup> На вопросъ же, какъ могутъ оправдиваться астрономическія вичисленія, механнямъ можетъ отвічать — вслідствіе случайнаго совиаденія результатовь ложной теоріи съ явленіями: причины сближевія не везді тожественны, но таковы, что какъ будто бы планетная система управлялась однородными дійствіями на разстоянів, хотя отсюда нельзя узнать ни віса, ни массы, ни илотности світиль. Конечно, допускаемая нами при этомъ случайность черезъ чуръ велика. Наприміръ, отношеніе массь Юпитера и солнца опреділяется двояквиъ вутемъ: съ одной сторони-чрезъ сравненіе притягательнаго дійствія

тазія уже ннчёнь не сдерживается кроне убыванія скоростей сближенія по квадратань разстояній. Хотя не всё неханисти прибёгають къ такому средству; но это явная непослёдовательность — незачёнь стёснять себя. А такних образонь натенатикъ не находить им одного твердаго пупкта, опираясь на который онь ногь бы строить свои уравненія: единственно, что ему остается, — разбирать каждую понытку въ отдёльности и прижимать ее до тёхъ поръ, пока она своими вспомогательными гипотезами не сгубить сама себя.

Но и это нало благодарный трудъ: разрушатся всв существующія гипотезы, - это отнюдь не смутить механизия, потому что непосредственное таготвяје онъ считаетъ нетафизически невозножныяъ и требуетъ его неханическаго объяснения во чтобы то ни стало, а потому несмотря на всѣ пораженія будеть снова стровть все болёе и болёе запутанныя гипотезы, въ которыхъ долгое время никто не разберется, въ чемъ заключается иль ложь; и эта борьба ножеть нати безъ конца. Разъ ны считаенъ что либо истафизически необходнимиз, то им вправз и не знать, какимъ вменно путемъ осуществляется это требование. Вотъ, вѣроятно, эта то свобода фантазін въ неханическонъ таготёнія и дѣлаетъ то, что существуетъ много подобныхъ теорій, нъкоторыя изъ нихъ развиваются при помощи длиниъйшихъ аналитическихъ выкладокъ, но, сколько намъ извъстно, нътъ ни одной аналитической (въ спысле натенатическаго анализа) вритики всего этого предпріятія вообще. Да и что будеть ділать натенатика тань, гав поднимается рачь о метафизическихъ вопросахъ — можетъ ли матерія, не изябнивъ своей сущности, обладать действіями на разстоянін?

Благодаря указанной возможности и необходимости прибегать къ какимъ угодно предположениямъ ради спасения основной иден, не въ лучшемъ положения оказывается и физика. Она вправѣ

Юнитера на своихъ слутниковъ, съ притигательнымъ дъйствіёмъ солица на Юнитера, а съ другой-изъ возмущеній произволимихъ Юнитеромъ въ движеніяхъ другихъ планетъ; и такова случайностъ-объ величини близко сходятся, такъ какъ по всрвому способу еще Ньютонъ нашелъ  $\frac{1}{1067}$ , а но второму оказалось  $\frac{1}{1050}$ . По исс-таки нужно сознаться, что такія случайности а priori пе невозкожны. Сравн. сгр. 279. ...

требовать отъ всякой механической теоріи тяготѣнія отвѣта на вопросъ, возможно ли будетъ при этомъ сохраненіе энергіи. Съ перваго взгляда оно очень сомнительно. Если нѣтъ притяженія на разстояніи, то нѣтъ и потенціальной энергіи, которую мы приписываемъ камию во время его полета или привязанному на нѣкоторой высотѣ и т. д., т. е. отсутствуетъ возможность для тѣла утрачивать дѣйствительное движеніе безъ передачи его другой матеріи и въ тоже время подчиняться закону сохраненія энергін \*). А отсюда должпо слѣдовать, что механическое тяготѣніе упраздняетъ законъ сохраненія энергіи.

Всякій рязъ, вогда происходить неханическое возбужденіе движенія п тёло, приводниое въ движеніе, почему либо не ножеть дъйствительно двигаться, то сообщенная ему энергія обнаруживается въ его частичномъ движении какъ тещаота: если бы этого не было то энергія должна бы исчезать \*\*). Представниъ же себѣ, что на нѣкоторой высотѣ отъ поверхности земли находится какое инбудь тело, напримерь камень, и ему механически сообщается движение по направлению къ центру земли. Если камень свободенъ, то онъ долженъ падать, а если онъ привязанъ, то сообщенное сму движение должно превратиться въ теплоту. При этомъ замътниъ, что количество теплоты будеть далеко не ничтожныхь: оно должно быть эквивалентно задержанному движенію; применъ вдобавокъ въ разсчетъ, что движение сообщается камию непрерывно, поэтому теплота его должна непрерывно возрастать. Но сколько ни провъсить камень на веревкъ, никогда им этого не заивтинъ. Куда же дъвлется сообщенная ему энергія? Изчезнуть она не можеть, сообщается же непрерывно въ большихъ. количествахъ, именно, въ течение времени, необходимаго для паденія камня, эквиваленть той работы, которую онь могь бы произвесть своимъ пяденіемъ.

Остается допустить, что она сполна сохраняется въ міровой средѣ. Послѣдняя вполню упруга, камень же или его частицы по отношенію къ сталкивающимся съ нимъ ся частицамъ должны быть признаны безконечно большими; а абсолютно упругое тѣло,

\*) См. выше стр. 198.

<sup>\*\*)</sup> Вопреки увъреніямъ Маха на основанія соображеній главы V мы должны призвать за взглядомъ, разскатривающимъ теплоту какъ частичное двяженіе, не только какъ бы недагогическое, но и реальное значеніе, хотя форма самихъ движеній остается еще неизвъстной.

сталкиваясь съ безконечной нассой, отскакиваеть оть нея съ той же скоростью, какую инвло прежде. Но чрезъ это донускается, что канень (какъ безконечно большая насса) не получаеть никакого движения, что оно циликомъ сохраняется въ частяляхъ ировой среды, такъ что тяготвейе предполагается вознекающемъ не изъ этнхъ ударовъ, а какимъ то другимъ путенъ. Если же тьла оть этихъ ударовъ получають движение, то при задержаннояъ паденія должно пропсходить нагрѣваніе. А этого нѣть. Можеть быть, нагръвание камня незамътно для насъ, такъ какъ одновременно съ темъ происходить нагръвание земли. Это правда; но послёднее нагрёвание должно быть захётныхъ, в земля должна непрерывно наказяться. А есть зи хоть какое небудь основание предполагать такой процессъ? Нагръвание это не можетъ быть уравновѣшено охлажденіемъ земля въ видѣ лучистой теплоты, уходящей въ міровую среду, такъ какъ теплота-то получается именно изъ послъдней: частицы ся безпрестанно сталкиваясь съ зеплей, непрерывно вызывають въ посл'ядней внутреннія двяженія, которыя съ баждынь толчконь набопляются все болёе и болве. Кромъ того, все-таки им должны бы были замъчать при подлежь и опускании тель некоторую разницу техпературь: когда им поднимаемъ тёло, то увеличиваемъ число толчковъ, испытываемыхъ имъ въ теченіе извѣстнаго времени; поэтому оно должно пагръться; при опускания же его число толчковъ уменьшается, что ведетъ въ охлажденію.

Съ динамической точки зрѣнія на притяженіе подобныя возраженія невозможны: отличіе ея отъ неханизма въ тонъ и состоитъ, что движеніе можетъ исчезать, \*) превращаясь пе только въ частичное движеніе, но и въ потенціальную энергію, при полнѣйшемъ нокоѣ тѣла. Висящій камень имѣетъ стремленіе въ движенію, что и составляетъ его потенціальную энергію, но дѣйствительнаго движенія въ немъ еще иѣтъ, а только будетъ. Однимъ словомъ исханизмъ долженъ признавать сохраненіе движенія, какъ *такого*, и повсюду его указывать то въ видѣ двикенія массъ, то въ видѣ частичнаго, отчего и рождается указанное противорѣчіе съ опытомъ; динамизмъ же вмѣсто сохраненія движенія допускаетъ сохраненіе иотенціальной энергіи. Такъ, во

<sup>\*)</sup> Рачь идеть здёсь, какъ и при всёхъ разсуждениять относительно энергия, только о равнодействующемъ движения.

время подъема камня кверху его движеніе уменьшается, но безъ передачи другимъ твламъ, а чрезъ превращеніе въ потеиціальную энергію.

Но механизмъ тотчасъ же возразитъ, что им разсиатриваемъ явленія не вполи правильно. Тепловыя движенія должны возникнуть въ тълъ вслъдствіе получаемыхъ пиъ пипульсовъ, но только въ томъ случаѣ, если не всѣ частицы тѣла разомъ получаютъ ницульсы, и сцерва лишь ибкоторыя изъ вихъ. которыя уже сами возбуждаютъ другія, \*) или же получають всѣ сразу, но не одинаковые пипульсы: при такихъ условіяхъ онѣ должны сталкиваться нежду собой, измёнять свои бывшія доселё движенія и т. д. Но не то будеть въ предположения уже упомянутой прозрачности тълъ относительно пупульсовъ: каждая частица будеть получать свои особые импульсы, и при томъ такие, что всябдствіе нихъ всб частицы земли и всбхъ земныхъ тблъ будутъ одновременно стремиться съ равными скоростями къ центру земли нли солнца. Гдъ же при такихъ условіяхъ искать перемъщенія частицъ относительно другъ друга, т. е. частичныхъ движений? Развѣ что внутри самихъ элементарныхъ частицъ — внутри атомовъ? Но вѣдь это нелѣцо.

Конечно это нелѣпо; противъ этого ничего нельзя возразить. Но лучше ли то средство, къ которому долженъ прибъгать нехавнзяъ. Сколь возможна сама то прозрачность твлъ относятельно випульсовъ? Частицы не должны заслонять другъ друга отъ получаемыхъ ими вмиульсовъ, а есля и заслоняютъ, то такъ, чтобы изъ этого не возникало замътныхъ въ опыте результатовъ: нначе произойдеть и нарушение закона сохранения энергия и невозножность пропорціональности вёса съ объемонъ (въ однородныхъ тълахъ), а также и невозможность сохранения въса тъла независимо отъ перемъны его формы и положения. Итакъ для нашего опыта частицы не заслоняють другь друга: им не заивчаемъ результатовъ этого загораживанія --- столь велики по отношенію въ ихъ разябраять ихъ взаняныя разстоянія. Все это возхожно, но вотъ что непонятно: если частицы одного в того же тёла, напримёръ земли, столь нало заслоняють другь друга отъ получаеныхъ випульсовъ, что не даютъ никакихъ заявтныхъ результатовъ, то кабъ же чрезъ загораживаніе части импульсовъ

\*) Такъ, напримъръ, бываетъ при ударъ молотомъ и т. д.

ā

возникаеть вёсь тёль? Этого нало — какъ же возникаеть сближеніе столь удаленныхъ тёль, какъ зенля, луна и солице? Вёдь если частицы, находясь (въ однонъ и тонъ же тёлё) даже на незаиётно налыхъ разстояніяхъ другь отъ друга, не дають обоюднымъ загораживаніемъ замётныхъ въ онытё результатовъ, то какъ же онё дадуть такіе результаты, коль скоро одно изъ тёлъ удалено па 60 вемныхъ радіусовъ отъ другаго?

Изъ всего предшествующаго видно, что критика неханическаго тяготёнія должна состоять въ оцёнке условій его возножности, къ которой мы, собственно говоря, уже приступнан въ послёдныхъ строкахъ. Для дальнёйшаго изслёдованія раздёлниъ возможныя голотезы на ихъ главные типы. Мы уже сказаля, что основной принципь должень быть во всёхь пихь однаь и тоть же --- нарушение равновъсія импульсовъ посредствояъ взаимнаго загораживанія твлъ. Различіе ихъ ножеть состоять только въ объяснени происхождения импульсовъ. Не трудно видёть, что при отсутствій непосредственнаго притяженія можно предположить только три способа изъ возникновения \*). 1) Обивновенный толчокъ — віровая среда предполагается состоящей наъ упругихъ или неупругихъ дискретныхъ частицъ, которыя летятъ съ огронной скоростью во всевозножныхъ направленияхъ и, наталкиваясь на весоное тело, сообщають ему со всёхъ сторонъ толчки, такъ что будь оно одно въ пространствъ, то получаемыя ниъ движенія взяянию уравновѣшивались бы; но другое тело заслоняеть его отъ части толчковъ. 2) Міровая среда предполягается сплошной или дискретной - это все равно, но съ такани свойствани, чтобы въ ней могли существовать волнообразныя движенія; послёднія распространяются во всё стороны и исходять отовсюду, а встрёчая вёсовыя тёла, приводять ихъ въ движеніе; всябдствіе же обоюднаго загораживанія возникаеть ихъ сближеніе. З) Міровая среда считается дискрстной пли сплотной-но настолько упругою, чтобы всякое погруженное въ нее тело испытывало со всёхъ сторонъ равныя давленія, подобно тому какъ ихъ испытываютъ погруженныя въ воду твла. Одного такого давленія еще педостаточно, чтобы вызвать сближеніе твль, такъ

i

.....

liŀ.

-

The second se

<sup>\*)</sup> Въ частностяхъ оня могутъ разнообразиться; но въ главнихъ чертахъ каждий изъ начъ можеть быть сведенъ къ одному изъ этихъ трехъ тяковъ. Въ приложени IV мы разбираемъ нъкотория отдъльния ръщения.

какъ давленіе должно распространяться во всё стороны безъ исключенія п повсюду уравновѣшивать свои собственные результаты \*). Но возможно, что вѣсомыя частицы находятся въ быстромъ вращательномъ движенія, вслѣдствіе чего вокругъ нихъ образуется разрѣженная сфера міровой среды, такъ что между обѣими частицами она оказывается болѣе разрѣженной чѣмъ внѣ; а потому нарушается равновѣсіе давленій, и частицы сближаются. Нѣкоторыя изъ этихъ гипотезъ кромѣ главныхъ недостатковъ, непригодности для объясненія тяготѣнія, имѣютъ еще нѣкоторые спеціальные, о которыхъ упомянемъ при каждой въ отдѣльности. Всякая гипотеза механическаго тяготѣнія должна быть основана на одномъ взъ этихъ трехъ предположеній: нужпо пользоваться исключительно движеніями; а цервичныя движенія при отсутствіи притагательныхъ силъ, могутъ быть только поступательнымъ, колебательными (волнообразныхв) и вращательными.

いう日日にい

The second s

Всъ гипотезы должны исходить изъ принцппа нарушения равновъсія вслёдствіе взавянаго загораживанія тёлъ. Сверхъ того ради пропорціональности вѣса съ объемонъ и для сохраненія энергін онв должны принимать прозрачность твлъ относительно достигающихъ до нихъ импульсовъ \*\*). Допускаемъ это предположеніе, но вибстб съ тбяъ допускаемъ и необходнимя для его возможности условія. Каковы же они? .Сумма задержанныхъ твлонъ импульсовъ должна быть сравнительно со всёми остальными иядающими на него безконечно мала: иначе не можетъ получиться эмперическая пропорціональность вѣса съ объемонъ. Дѣйствительно, если им допустимъ, что твло А, (см. рисунокъ на стр. 277) задерживаетъ половину падающихъ на него имиульсовъ, такъ что изъ общаго числа ихъ f сквозь него проходитъ всего 4 f, свизу же къ нему присоединено точно такое же тело А1, ТО ПОСЛЕДНЕЕ СУДЕТЪ ЗАДЕРЖИВАТЬ ТОЛЬКО ПОЛОВИНУ ИЗЪ ДОтедшихъ до него импульсовъ, именно оно задержитъ 1 f. Ta-

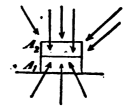
<sup>\*)</sup> Шлиллеръ въ своей книгт Die Urkraft des Weltalls. Berlin 1876 г. нитается вывесть видимость тяготтнія изъ подобнаго давленія; но такое же статическое давленіе существуеть во встях газаять и жидкостаять, а погруженныя въ нихъ тіла по указавной причинт не сближаются между собой. Изевкраге (Das Räthsel der Gravitation. Braunschweig. 1879 г. стр. 47) сообщаеть, что Шпиллеръ въ частной персинскъ съ нимъ отказался отъ своего взгляда и собирался сдълать тоже и въ печати, но этому комъщала его смерть. См. прилож. IV.

<sup>\*\*)</sup> Замітимъ, что мы говорниъ здісь объ нипульсахъ незавяснию отъ способа яхъ происхожденія.

кинъ образонъ ихъ общій въсъ, который энанрически долженъ быть вдвое больше каждаго изъ нихъ, будетъ вызванъ # f иниульсовъ; въсъ же верхняго вызывается 1 f импульсовъ, а нижняго 1 f, откуда ясно, что общій вісь не ножеть быть вдвое больше каждаго отдельно взятаго. Если же им допустимъ, что каждое твло задерживаеть весьма налую часть инпульсовь, напринарь "А. (TAKE 4TO  $A_3$  SALEPKETE  $\frac{1}{100}$   $f_2$  a  $A_1 - \frac{1}{100}$  4ACTE HSE OCTABшихся 300 f), то общий ихъ въсъ будеть почти вдвое больше каждаго изъ нихъ. Следовательно для того, чтобы въ однородныхъ тёляхъ не нарушалась заябтнымъ образояъ пропорціональность въса съ объемонъ, необходино, чтобы каждое тело задерживало только весьма налую часть достигающихъ до него мяпульсовъ. А такъ какъ число задерживающихъ частицъ тъла конечнос, то число всъхъ попадающихъ на него импульсовъ Должно быть безконечно большимь. Разунвется для зейныхъ тълъ сще нътъ надобности, чтобы оно было такниъ въ натенатическояъ сямель; но по крайней прре оно тотяе силе необыкновсьно большихъ и тъкъ большихъ, чъкъ больше сано тело, такъ что когда последнее достигнеть до разнеровъ небесныхъ тълъ, то или число попадающихъ на ного имиульсовъ должно стать безконечнымъ, уже въ илтематическомъ симсив слова, или же должна нарушиться пропорціональность віса съ объемомъ. Но первое есть явный абсурдъ: число импульсовъ, которое превышаеть произвольно большую величину, нереально.

Въ виду того, что полученныя сейчасъ положенія служать намъ основными посылками, присоединяемъ болѣе строгое доказательство. Представимъ себѣ, что мы ниѣсмъ на поверхности земли нѣкоторое тѣло  $A_1$ , вѣсъ котораго равенъ  $p_1$ . Если бы не было земли, то тѣло получало бы отовсюду равные пицульсы

и не имѣло бы вѣса; но внизу находится земля и задерживаетъ нѣкоторую часть импульсовъ, такъ что сумма вертикальныхъ слагающихъ верхнихъ импульсовъ больше суммы вертикальныхъ слагающихъ нижнихъ импульсовъ, и чрезъ это тѣло А<sub>1</sub> получаетъ вѣсъ *p*<sub>1</sub>. Обозначая сумму верхнихъ вертикальныхъ сла



гающихъ черезъ M, а нижнихъ черезъ N, им получаенъ, что причиной въса служитъ то, что M > N. Какъ ножетъ быть выраженъ въсъ  $p_1$ , если предположить M и N извъстными? Онъ

дояжень быть пропорціоналень ихъ разности, потому что ею-то именно онъ и производится. Но этого иало – онъ зависить также и отъ числа задерживаемыхъ самимъ тѣломъ А, импульсовъ: чёнь больше оно задерживаеть ихъ, тёнь больше его вёсь. Означень дробь, которая выражаеть часть задержанныхъ нипульсовъ сравнительно со встии приходящими и зависящую отъ строенія тёля, чрезъ 1/2. Слёдовательно вёсь p1 можеть быть выраженъ чрезъ  $\frac{1}{K}$  [M-N], если надъ нимъ нютъ другаго тыла. Но представнять, что къ телу А, мы прибявляемъ сверху точно такое же другое тёло  $A_2$ , вёсъ котораго  $p_2 = p_1$ . Отношенія каждаго тъла къ импульсамъ будутъ теперь другія, чъмъ было прежде у А1: каждое тело будеть заслонять другое оть части импульсовъ; А2 заслонитъ А, отъ части верхнихъ, а А1 заслонеть A2 оть части нажнихъ. Коэфиціенть 1 вслёдствіе ихъ однородности одинъ и тотъ же. Опредълимъ, руководясь предними соображеніями, теперешній въсъ каждаго въ отдъльности. А2 получаемъ сверху, гдъ оно свободно, М вертикальныхъ импульсовъ, а снизу уже не N, потому что часть ихъ, равная 1 N, задержана тълонъ A, такъ что до A, доходитъ только  $N - \frac{1}{k}N$  или  $\frac{k-1}{k}N$ . Отъ разности этого количества съ Mи отъ коэфиціента  $\frac{1}{k}$  и будетъ зависъсть въсъ  $A_{2}$ , такъ что  $p_2 = \frac{1}{k} \left[ M - \frac{k-1}{k} N \right]$ . Тело  $A_1$  снизу получаеть прежнюю сумму вертикадьныхъ импульсовъ N, а сверху не M, но  $M - \frac{1}{k}M =$  $=\frac{k-1}{k}M$ . Поэтому его вѣсъ  $p_1=\frac{1}{k}\left[\frac{k-1}{k}M-N\right]$ . Сумма обонхъ вѣсовъ  $p_2 + p_1 = \frac{1}{k} \left[ M - \frac{k-1}{k} N \right] + \frac{1}{k} \left[ \frac{k-1}{k} M - N \right] =$  $= \left[ M - N \right] \frac{2 k - 1}{k^2}$ . Эта сумма для нашего опыта должна быть вдвое больше, чёхъ прежній вёсь тёла А, такъ 410  $\left[M-N\right]\frac{2\cdot k-1}{k^2}$ :  $\frac{1}{k}$   $\left[M-N\right]=2:1$ ; a отсюда  $2-\frac{1}{k}=2$ , что возножно лишь въ тонъ случат, если к есть величина безконечно большая, или, что тоже, 1 есть безконсчно малая. Тело задерживаетъ импульсы своими частицами, число которыхъ конечное, тавъ что и число задержанныхъ импульсовъ тоже конечное; а

1

для того, чтобы они составили безконечно налую еслата импульсовъ, число послёднихъ должно быть безконечно велико. Слёдовательно чреза каждое тило каждое миновение должно проходить безконечно большое число импульсова. Распространивъ же вто разсуждение на и тёлъ, опредёливъ для каждаго разность числа импульсовъ, которое получаетъ оно какъ сверху такъ и снизу, и сложивъ ихъ нежду собой, им получить, что вёсъ и однородныхъ тёлъ =  $(M - N) \left[1 - {\binom{k-1}{k}}^n\right]$ . Отсюда ясно видно, что чёмъ больше n, тёмъ замётнёе отступление отъ пропорціональности вёса съ объемомъ, такъ что въ планетахъ она уже явно отсутствуетъ.

Раньше на стр. 270 им говорили, что неханизиъ таготънія ради послёдовательности вправё отрицать наше знаніс нассы планетъ. Теперь же им видниъ, что онъ логически обязана сдвлать это: въдь нассы планотъ опредълены въ предположени пропорціональности ихъ въса съ объемонъ, а въ исханизив для большихъ телъ она не можеть быть допущена \*). Такниъ образонъ отрицание въ натерии отталкивательныхъ силъ не только нелено истафизически, но и приводить къ противорѣчію съ закономъ сохранения энергии; исханизиъ же таготъния сталкивается сверхъ закона сохраненія энергіп еще съ точнівітей изъ всяхъ энпярическихъ наукъ – съ небесной исханикой. Онъ долженъ утверждать, что всё ся вычисленія исходять пзъ нереальныхъ ноложеній, но настолько удачныхъ, что всв выводы изъ нихъ совпадають съ прямыхъ опытокъ. Конечно, это не невозножно; но коль скоро противъ неханизия говорятъ и точнъйшія науки и истафизическия соображения, то не должны ли вы, сколько бы ни высказывались за исханизиъ пыслящіе физики, присоединиться къ инънію Гирна, называющаго его non seus absolu?

Но сдёлаемъ даже капитальную уступку въ нользу механизна; допустимъ, чтобы поставить его въ болёе выгодное ноложеніе, что каждая планста получаетъ математически безконечное число импульсовъ, и станемъ оцёнивать возможность каждой гипотезы отдёльно. Первая изъ нихъ, приписывающая происхожденіе импульсовъ толчку вёсомыхъ частицъ съ частицами міровой среды,

\*) Изенкраге, допуская въ большихъ тѣлахъ возножность нарушенія пронорціональности віса съ объемо́мъ, указываетъ на то, что ванбольшія вланети обладаютъ нацменьшей массой (1. с. стр. 128 и слёд.).

впервые предложеня Лесаженъ, \*) а въ недавнее время возобновлена Тоисоноиъ и др. Ел противорѣчіе съ современной наукой состоить въ томъ, что она упраздняетъ свётовую теорію волненія. \*\*) Действительно, изъ другихъ явленій им не знасиъ никакой другой міровой среды, кром'в земра, такъ что онъ то и долженъ вызвать своими толчками явление тяготьния; а съ другой стороны его волнообразныя движенія должны производить явлепія свёта. Обратияъ теперь внимание на два обстоятельства: 1) по опредълению Лапласа, если сила тяготъния дъйствуетъ не непосредственно на всёхъ разстояніяхъ, такъ что нуждается для своего распространенія въ нѣкоторомъ времени, то скорость сго должна превышать сворость свъта не меньше какъ въ 50 милліоновъ разъ; 2) насса въсоныхъ частицъ въ сравнени съ нассой эфирныхъ частицъ должна быть чрезвычайно велика. Отсюда выходить, что для произведенія явленій тяготінія, скорость полета зовремхъ частицъ должна быть неизитремо велика. Какъ же, спрашивается, возможно въ немъ образование такихъ волеъ (свътовыхъ), которыя въ секунду проходятъ не болъе 320.000 киломстровъ? Представимъ себъ, что предъ нами волнующаяся оть паденія на нее камня водяная повсрхность. Если вода остается на ибств, то волны могуть распространяться правильными кругами; почти тоже самое возможно и въ томъ случав, если части воды переябщаются не слишкояъ быстро. Но что произойдеть, если водяныя частицы будуть разлетаться въ разныя стороны и перекрещиваться въ различныхъ пунктахъ, передвигаясь при этомъ неизмъримо бистро? Прежде чъмъ каждая изъ нихъ усибетъ вызвать колебанія въ ближайшихъ частицахъ, она уже окажется на огромномъ разстояни отъ нихъ, и виъсто правильной послёдовательности волнъ мы получимъ какое нибудь до невозножности запутанное движение. Но оставниъ это. Твердо въруя въ догнатъ невозножности непосредственнаго притяженія, неханизиъ и здёсь можеть похочь себе какой либо вспологательной гипотезой: такъ-ио примъру Декарта онъ можетъ предположить три рода вещества, одно для образованія вѣсоныхъ телъ.

\*) Умеръ въ 1803 г.

<sup>\*\*)</sup> Теорія волненія можеть быть признана нами по тёмь же причинамь, которыя обязывають разсматривать теплоту какь движеніе. См. выше стр. 272. Разница только въ томъ, что форма світовыхъ движеній предполагается достаточно опреділенной.

другое для свётоваго зонря, а третье для тяготёнія, а вийстё съ тёнъ допустить въ зонрё такое расположеніе частиць, что послёдній видъ вещества не вліяеть на его движенія. Переходинъ поэтому къ оцёнкё условій возможности вызвать таготёніе посредствонъ толчка эонрныхъ частицъ. \*)

Предположних, что им нийсих только одно вёсоное тёло и наблюдаемъ его въ разныхъ иёстахъ пространства; что будетъ съ нимъ? Механизиъ предполагаетъ, что оставаясь однимъ, оно вездё будетъ находиться въ нокоё, такъ какъ въ каждоиъ иёстё будетъ получать взавино-уравновёшиваемые толчки. Очевидно, что такое предположение виолив необходимо, такъ какъ, не говоря уже о церемѣнахъ мѣстъ необссными тёлами, если бы толчки нанравлялись только къ нёкоторымъ пунктамъ, то неханическое тяготѣние не вмѣло бы общаго характера. Если бы, напримёръ, во всей планетной системѣ толчки направлялись только къ солицу, то спутники планетъ не вогли бы падать на свои иланети, и падали бы прямо на солнце. Съ другой стороны тѣла, находищіяся вблизи двухъ разныхъ сборныхъ пунктовъ толчковъ, по между ними, не сближались бы, а удалялись бы другь отъ друга. Если же допустить, что только одни вѣсомыя тѣла служатъ цен-

Ко всему сказанному здёсь про механизмъ им во II части прибавинъ, что онъ даже не имъетъ правъ пользоваться понятіенъ масси: реально масса не существуетъ, а вябсто нея дъйствуетъ законъ взавиной провордіопальности силъ динамическихъ атомовъ, и масса есть указывающее провордіональность силъ число, которое безъ множественности силъ имъетъ столь же мало значенія, какъ и частное безъ одновременнаго существованія дълимаго и дълителя. Отсутствіе у механизма правъ на употребленіе понатія масси отчасти

видно уже и тенерь: вѣдь масса опредѣляется при номощи вѣса  $\left(m=\frac{P}{g}\right)$ , кото-

рый имъ считается простой видимостью. Законъ толчка механизнъ долженъ формулировать слёдующимъ образомъ: при толчка тёла пріобратають сворости, обратно пропорціональныя тёмъ давленіямъ, которыя они производять на водставку вслёдствіе испытываемыхъ ими дёйствующими но неизвёстнымъ законамъ имиульсовъ (толчковъ?) міровой среди.

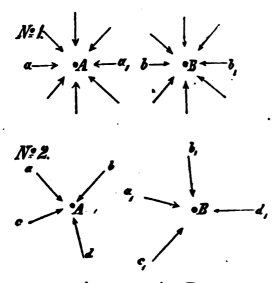
Digitized by Google

đ

<sup>\*)</sup> Для сокращенія объема работы мы должны набігать многихь любонитнихь вопросовь. Такъ было бы крайне интересно водвести нодробный итогъ-сколькими паучными понятіячи должны мы пожертвовать, если вичеркнемъ изъ своего обихода динамическія снам, и сколько другихъ и какъ иненно должни изиївигь? Пать нашихъ зам'ятокъ (относительно энергі", віса или масси планеть, св'ятовой теоріи волненія) видно, что общая сумма выйдёть довольно большой. Да вначе м нельзя было ждать: умъ привносить въ социчкосновение с окномъ должна рано или поздно дать начало новой почти столь же неразривной сіти » нонятій, такъ что при достаточномъ развитія науки затронувше ощо изъ нихъ, мы приведемъ въ движеніе и все научное зданіе даже въ самыхъ отдаленныхъ вунктахъ.

трани, на которые (не смотря на перемёны ихъ мёстъ) направляются толчки, то это значитъ не рёшить задачу, а повторить ее въ нной формё: толчки производятся полетомъ частицъ зенра, \*) то почену же онё направляются только на вёсомыя тёла, — значитъ, въ послёднихъ есть какая то притягательная сила? Вся разница только въ томъ, что теперь сдёлался вёсомыяъ одинъ земръ, а вёсомыя тёла невёсомыми. Механизиъ вполиё основательно предполагаетъ, что каждый пунктъ пространства получаетъ толчки со всёхъ сторонъ и что такое распредёленіе нарушается только вёсомыяи тёлами, загораживающими другъ друга отъ части толчковъ, а отъ этого и возникаетъ видимость тяготёнія.

Какое же условіе необходимо при этомъ? Возьмемъ въ пространствъ два пункта А и В, (см. фиг. № 1); пусть на нихъ непрерывно летятъ со всъхъ сторонъ частицы зопра. Тогда на линін АВ будутъ одновременно двигаться частицы а и в слъва на-



право, а а, и b, справа налѣво, при ченъ подъ а, в и т. д. надо подразумъвать не одну, а безконечное число частицъ (вѣдь мы въ этомъ условились, а если и не безконечное, то все-таки неизмъримо большов), что. очевидно, всябдствіе наъ непроницаемости HeBO3можно. Мы взяля только два пункта; но тоже сакое надо повторить и про всѣ остяльные нунк-

ты — лежащіе между А и В, выше и ниже ихъ и т. д. Въ каждоиъ пунктѣ одновременно должно двигаться безконечное число частицъ въ противоположныхъ направленіяхъ; а это вслѣдствіе ихъ непроницаемости невозможно.

Отсюда видно — для того, чтобы каждый пунктъ пространства получалъ взаимно-уравновъшиваемые толчки, необходино,

<sup>\*)</sup> Этимъ вмененъ им вездъ буденъ называть ту среду, которая своями двяженіями производить видимость таготвијя.



чтобы частицы двигались но но однёнь и тёнь же линіянь, а прибливительно такъ, какъ указано на фиг. Ж 2. Къ пункту А должны устреиляться частицы (a, b, c, d) лишь съ никоторыхъ сторонь, наприяврь съ четырехь; онв сообщають удары попарно равные, такъ что равподъйствующая ударовъ а и в равна и нротивоноложна равнодъйствующей ударовъ с и d и т. д., хотя направления самихъ частицъ но совпадаютъ другъ съ другонъ. Тоже саное относится и въ В, при ченъ направления летящихъ къ нему частицъ  $a_1, b_1, c_1, d_1, u$  т. д. не совпадаютъ съ направленіями а, b, c, и т. д. Но такое расположеніе частиць легко придумать только для двухъ или, вообще, для конечнаго числа пунктовъ, потому что число направлений, проводенныхъ къ каждому отдёльному пункту, безконечно велико и изъ нихъ ножно выбырать любыя. А когда и число пунктовъ возьненъ безконечно большое, какъ въ дъйствительности и нужно сдёлать, а сверхъ того примемъ во внимание, что чрезъ блядое твло доляно проходить безконечное число толчковь, то одна безконечность уравновёснтъ другую, и направления лотящихъ на А частицъ непреивено совеллуть съ направлениями безконечнаго числя другихъ частицъ. летящихъ на безконечно яногіе другіе пункты. Не забуденъ, что дѣло не ограннчивается твиъ, чтобы чрезъ А пролетвло только несколько частвиз; веть — въ тонъ де направления непрерывно должно слъдовать безконечно большое число другихъ частицъ, такъ что онв повсюду загораживають путь другь другу. Механизиъ долженъ предполагать эспръ безконезныхъ еще по той причинъ сверхъ указанной, что иначе запасъ толчковъ истощится очень скоро. Вывесть неханически тяготвніе, предполагая конечное число ударовъ, - это тоже самое, что построить регpetuum mobile.

Если бы мы, прибъгая ко второму (только что изложенному) построению, вздужали игнорировать совпадение направлений эемрныхъ частицъ, то не иного выиграли би. Если частицы эемра не летятъ по одной и той же линии въ противоположныхъ направленияхъ, то онѣ и не могутъ вызвать сближения тѣлъ по этой линия. Подставимъ на послѣднемъ рисункѣ (№ 2) виѣсто пунктовъ А и В двѣ матеріальныхъ частицы. Такъ какъ эемрные атоми не летятъ по лини АВ слѣва направо и справа налѣво, то каждая изъ матеріальныхъ частицъ А и В будетъ оставаться въ равповѣсіи такъ, какъ будто бы другая вовсе не существуетъ: сближеніе возникнеть только тогда, когда эепрные атомы будуть летёть чрезь *А* къ *В* н чрезь *В* къ *А*, т. е. по одной линіи въ разныя стороны; только тогда и получится почва для примёненія принципа взаимнаго загораживанія. Итакъ условіе существованія суррогата таготёнія, вызываемаго ударами о вёсомыя тёла летящихъ частицъ эеира, состоить въ томъ, чтобы безконечное или же неизмёримо огромное количество послёднихъ двигались одновременно на каждой линіи въ противоположныя стороны. Это условіе дёлаетъ подобный способъ механическаго рёшенія проблемым таготёнія столь же логически невозможнымъ, какъ и геометрическое рёшеніе удвоенія куба, квадратуры круга м т. д.

Другой же способъ долженъ состоять въ томъ, чтобы вѣсомыя тёля получали импульсы чрезъ встрёчу не съ отдёльными частицами зопра, а съ ихъ волнами. Къ такому способу прибъгаетъ, напримъръ, Делингсгаузенъ. При этомъ съ самаго начала приходится допустить, что волпы могуть не только колебать встрвчаемое тело сообразно съ порождающими ихъ. самихъ колебаніями, но и передвигать его по направлению своего распространения, что противоръчитъ и опыту и теорія. Движеніе волнъ не есть передвижение материи, которое могло бы увлечь съ собой встръчаемыя тъла, а только распространение извъстной формы колебания частицъ на дальнъйшія частицы, такъ что переходъ волны не сопровождается перемъщениемъ волнующейся материи, а только временными колебаніями ся частиць около центра равновъсія. Потому-то воданая и всякая другая волна пе передвигаетъ встрёчаемыхъ твлъ, а только колеблетъ ихъ, если они незначительныхъ разибровъ — яначе же часть ся огражается, а другая распространяется дяльше: для передвижения нужны толчки въ однояъ и точъ же направленін; а при волненія колеблющіяся частицы послёдовательно сообщають толчки въ противоположныхъ направленіяхъ. Слъдовательно механическая теорія тяготьнія, объясняющая сближеніе вѣсонихъ тѣлъ волнообразнынъ движенісмъ міровой среды, сразу должна делать физически невозможныя предположения \*).

Но оставияъ это и допустняъ, что волны обладаютъ двигательной силой. Должны зи онъ направляться только въ опредъ-

and the second 
<sup>\*)</sup> Теорія же Дилингсгаузена, по которой тіла состоять изъ волиъ, встрічаеть еще то затруднешіе, что волны, не разрушаясь проходять одна сквозь другой.

ленные пункты пространства или же во всё безъ исключения Такъ какъ каждая волна распространяется повсюду кругонъ центра (начала) колебанія, то им вивсто предшествующаго вопроса поженъ поставить другой — изъ каждаго зи пункта пространства выходять волны или только наь ивкоторыхъ? Подобно току, какъ им пе ногли предполагать, что полеть земра нанравленъ только на взвёстные пункты, нельзя утверждать, чтобы волны псходяля только изъ евкоторыхъ пуектовъ: ведь волнение должно закончиться въ этихъ пунктахъ; послё того, какъ колеблющаяся частица привсла въ колебяніе сосёднія, она тердоть свою энергію и остается въ поков, послв чего усновянваются окружающія частицы и т. д.; волна бъжить дальше и дальше, а такъ, гдъ она уже прошла, все послё этого поконтся. При такихъ условіяхъ притяжение могло бы быть только игновенный: прошля волны и уже нать сближения весонных тель. Волян должен идтя изъ каждаго пункта — тогда онв будуть вечными: какъ только угаснетъ собственное волнение даннаго явста, тотчасъ приходять волем изъ блежайшихъ окружающихъ исстъ, вслёдъ за ними изъ дальнъйшихъ и т. д. \*) Волны ногуть проходить сквозь другь друга, не разрушая одна другой; поэтону, устремляясь въ какону нибудь нункту и пересъкаясь въ немъ, онъ вслёдъ затёмъ будуть выходить изъ него; слёдовательно явление будеть совершаться совершенно также, какъ если бы изъ каждаго пункта пространства непрерывно исходили собственныя волны.

Итакъ волны исходять изъ каждаго пункта, и каждой волив ам приписываенъ способность оказывать давленіе на встрёчаеныя тёла — передвигать ихъ по направлепію своего движенія. Слёдовательно каждый пункть пространства долженъ посылать давленія во всё стороны. Въ каконъ же положеніи окажутся погруженныя въ ненъ тёла? Въ томъ же самонъ, въ каконъ они бывають при погруженія въ жидкость: въ жидкостахъ существуеть, такъ називаемое, гидро-статическое давленіе, состоящее въ тонъ, что каждый пунктъ жидкости, независимо отъ ся движеній, хотя бы она была въ полномъ покоѣ, посылаеть давленія во всё стороны. Погруженныя въ жидкость два тёла не сближаются между собой

\*) Сверхъ того не забуденъ, что число проходящихъ черсзъ каждое твло инвульсовъ должно быть безконечно большинъ.



и не удаляются другъ отъ друга именно потому, что давление производниое каждымъ пунктомъ распространяется и передается по всей жидкости: поэтому всё давленія взанино уравновѣшиваются. Въ эфиръ непрерывно исходять волны изъ каждаго пункта и распространяются повсюду; поэтому вызываемыя ими давленія должны взанино уравновѣшиваться. Нужды нѣтъ, что тѣла защящають другь друга отъ части волнъ: въдь всѣ волны всетаки будуть проникать въ проможутокъ нежду тълами и образують такъ новые центры болебанія, изъ которыхъ будуть исходить волны действующія удаляющимь образомь. Оть того, что ны помѣщаемъ въ волнующейся жидкости постороннее тѣло, распространение волнъ не нарушается: часть волны отражается, а остальная распространяется дальше. Словонъ, каждый пункть будеть посылать повсюду давленія и совершенно также, какъ они взянино уравновѣшиваются въ жидкостяхъ, потому что передаются во всв пункты безъ исключенія, такъ точно вслёдствіе такой же передачи они должны уравновѣшиваться и здѣсь.

Приступаемъ къ третьей и послёдней гипотезъ. Несмотря на ея очевидную несостоятельность, им сочли нужнымъ упомянуть объ ней, табъ кабъ она предложена однимъ изъ самыхъ талантливыхъ и взвъстныхъ своими учеными работами представителей исханезна, виенно -- Секки. Правда что въ своенъ перечив возножныхъ гипотезъ им итсколько измънили его взглядъ, допустивши упругость зовра; но это было необходимо для избъжанія санаго грубаго внутренняго противоръчія. Дъйствительно, Секки признаетъ только абсолютпо непроницаеныя, а потону и абсолютно неупругія частицы, которыя обладають поступательными и вращательными движеніями. Болбе грубыя — вбсомыя частицы, превосходя своими массами частицы зовра, должны увлечь ихъ за собой въ коловратное движение, вслёдствие чего вокругъ каждаго атома вѣсомой матерія возникаеть зопрный вихрь, внутри котораго плотность эсира возрастаеть отъ центра къ окружности. Когда два такихъ вихря дойдутъ до соприкосновенія, то на линін центровъ плотность зоира окажется меньше внутри ихъ, чёнъ внё; а потому давленіе внутри не ножеть уравновъсить давленія извив, такъ что оба вихря вивств съ паходящимися въ ихъ центрахъ вѣсомыми колекулами или атомами должны сближаться нежду собой. Изъ соединений же полекулярныхъ вихрей получится одинъ общій вихрь вокругь каждаго въ-

The second second

сонаго твла. Молекулярные вихри должны вызвать частичное сцвиление, а общие (сложные) вихри-всемирное тяготвние. \*)

Какъ видниъ, эти явленія должны быть производним двуня факторани: 1) коловратнынъ движеніенъ земра и 2) его повсюднынъ давленіенъ. Если изть давленія, то изть и сближенія; а оно то при отсутствіи есяказо рода двпаническихъ отталкивательныхъ силъ невозножно. Чзиъ оно будетъ вызвано? Пусть земръ будетъ распредёленъ самниъ неравномёрнынъ образонъ. Если онъ состоитъ изъ дискретныхъ чуждыхъ всякаго диваническаго отталкиванія частицъ, то густота ихъ не вызоветъ давленія. \*\*) А безъ давленія сферы каждаго вихря должны будутъ распространяться все дальше и дальше, и между ними все-таки не возникнетъ сближеніе. Если же им снабдниъ сплошную или дискретную міровую среду отталкивательными силами, то оттуда, гдё она гуще, будетъ исходить большее отталкивательное дѣйствіе. \*\*\*)

Поэтому то им и сочли нужнимъ изийнить гипотезу Секки. Итакъ всемірное тяготиніе должно происходить вслёдствіе существованія вокругъ висонихъ тилъ эопринхъ вихрей. Эти вихри слагаются изъ тихъ, которые образуются вокругъ каждаго атома въ отдильности \*\*\*\*). Каждое игновеніе сфера каждаго эле-

\*\*\*) Ошнока Секки состоять въ толъ, что онъ нереносъ давленія, сущоствующія въ сисомыха жидкостяхъ, на невьсоныя; но можно ли переносить свойства одняхъ тылъ на другія, не изслёдуя возможности ихъ существованія въ послідвихъ?

\*\*\*\*) Не сабдуеть дунать, что вызывающіе таготьніе вихря могуть вращаться вокругь осей нланеть также, какъ и вослёднія, т. с. какъ би составляя съ 1

! .

;

۹.

. .

; 1

<sup>\*)</sup> l. c. crp. 410 a cang.

<sup>\*\*)</sup> Да в самое возникновеніе вихрей боле чань сомнительно. Секки объясняеть его сладующимы образоны. Васоный атомы всладствіе своего поступательнаго движенія наталишается на сосадній зоприниї; а реладствіе вихь зращательнихь движеній они отражаются другь оть друга такы, какы бы быля упругими. Оть этого васоный атомы наталишается на другіе ближайшіе зопрные атомы, в, превосходя ихъ массой, увлекаеть ихъ вы коловратное движеніе. (1. с. 410). Но для этого необходним два условія: 1) васоный атомы должень такы отражаться, чтобы въ концё концовь онь онисаль круговую линію; 2) тоже самое должно нийть масто и относительно земрныхы атомовь. Возможно ди это? Абсолютной невозможности ныть, но выроятность крайне мала: отраженіе жеупругихъ вращающихся таль проясходить при удары о превятствія лишь въ томъ случай, когда они ударяются кнюторыми опредмленными вунктани, в глядя потому, какими именцо, отраженіе совершается во всеровновныхъ направленіяхь (Пуансо слово отраженіе---reflexion унотребляеть здась въ мереносномъ значении. См. стр. 247 и прилож. ПІІ. Отсюда ясно, что ври вакоторомъкрайне искуственномъ расположения атомовъ случаяхъ атоми будуть двататься но значания выхъря; во всехъ же остальныхъ случаяхъ атоми будуть двагаться но значаном какъри.

ментарнаго, а вийств съ темъ и общаго, вихря должна распространаться все дальше п дальше. Уже всябдствіе одного этого обстоятельства тяготъніе должно непрерывно ослабъвать. Дъйствительно, такъ какъ вихри земли и дуны захватывають все большую и большую сферу, то плотность эбира нежду ними полжна въ концъ концовъ сдълаться по сюду одинаковой, такъ что различіе плотностей зовра должно вызывать ихъ движенія не относительно другъ друга, а напримъръ относительно Нептуна. Такциъ образомъ эти вихри произведутъ тяготѣніе не постоянное, а непрерывно уменьшающееся. Однако плапеты не удаляются отъ солнца, спутники не покидаютъ своихъ планетъ, длина секунциаго маятника не уменьшается, а все это было бы неизбълныхъ, если бы тяготъніе ослабъвало. Конечно Секви ногъ бы нанъ занътить, что им предполагаемъ вращение въсонихъ атомовъ изчезнувшимъ послѣ вызова вихря, чего самъ онъ не деляеть. Но въ томъ то и состоитъ его ошибка, что онъ совершенно упускаеть изъ виду законъ равенства дъйствія и противодъйствія. Если вращающійся въсомый атомъ приводить въ движеніе атомы эопря, то этимъ взаимодъйствіемъ онъ и самъ пріобрѣтаетъ скорости, противоположныя съ сго бывшинъ движеніемъ, которыя слагаясь съ послёднихъ доводять его до нуля. Тяготьніе существуеть, и притяженіе эсили распространяется до луяы и дялѣе ея; до тѣхъ же предѣловъ, значнтъ, проникъ и зомрный вихрь земли. Слъдовательно, не смотря на всю разръженность эемра, атомы земли уже привели во вращенія неизивримо большое количество его массы \*); а чрезъ это они уже должны были утратить ихъ врящательное движение; а если и не

ij

ними одно цілос. На непригодность подобныхъ вихрей указываль еще Лейбниць (см. инсьмо къ Гюйгенсу въ изданія мат. соч. Gerhardt, отд. II т. 2 стр. 187 в tentamen de motuum coelestium causis ibid. 163). Если би вихрь санъ произволиль вращеніе земли, то онъ заставиль бы тіла надать периендикулярно къ его осм, которая совпадала бы съ земной, такъ что только на экваторі они надали бы отвісно, а въ остальныхъ ийстахъ наклонно. А если би вихрь возникаль вслюдствіе вращенія земли, то онъ иміль бы форму элисонла вращенія, ось котораго совпадала бы съ земной, такъ что на экваторі тажесть была бы значительно больше, чімъ на волюсі; а въ дійствительности тяжесть, хотя и не очень смльно, увеличивается съ прибляжениемъ къ полюсу. Въглаютез Секки слоно вихрь унотребляется, собственно говоря, въ смыслів неравномірнаго расиреділенія зонра.

\*) Во всякомъ случат, уже столь большое, что всятаствие него возникаетъ вадение луши на землю и обратно — вемли на лушу.

усивли еще этого сдвлать, то непрерывно утрачивають, такъ что и таготвніе должно непрерывно уменьшаться.

Для его постоянства необходано или, чтобы насса зопринать атомовъ была безконечно нала, даже равна нулю, въ сравнения съ нассой весоннать атоховъ, или, чтобы послёдніе вращанись съ безконечно большой скоростью, въ натенатическовъ синслъ этого слова, т. с. со скоростью, которая превышаеть всякую определенную величину, какъ бы на была она велика. Что значить безконечно налая или нулевая насса? Та насса, отъ взаннодъйствія съ которой конечная насса не получаеть никакого двеженія: в'ядь скорости обратны нассань, въ которыхъ онв возбуждаются, т. е.  $\frac{x}{x_1} = \frac{m_1}{m}$ , и если одна нев нассъ, напримъръ т, равна нулю, то скорость, пріобрѣтаеная другою (х) тоже равна нулю. Чрезъ нарушение равновъсія въ такиха нассахъ не произойдеть никакого сближения конечныхъ массъ. А если би оно и ногло произойти вслёдствіе умноженія безконечно налой насси каждаго зопрнаго атоха на безконечно большое число ихъ. что въ результате должно дать консчную величину, то не надо забывать, что безконечно налая насса оть взаннодъйствія съ конечной должна получить безконечно большую скорость; слвдовательно каждый столкнувшійся съ вёсомой частицей эфирный атонъ долженъ монентально удалиться отъ нея на безконечно большое разстояние и только такъ войти въ составъ вихря, такъ что пространство нежду планетами останется пустыхъ, и тяготвніе происходить безь участія неханическихь двателей.

Мы сказали, что ножно также снабдить вёсомые атоны безконечно большой скоростью вращенія. Но во первыхъ такіе атоны моментально разбросають весь окружающій ихъ эемръ на безконечное разстояніе, такъ что междупланетное пространство останется пустымъ. Во вторыхъ — что значитъ безконечно большая скорость? Это та скорость, для которой не требуется времени, чтобы пройти конечное разстояніе, такъ что движущійся субъектъ одновременно находится въ различныхъ пунктахъ своего пути; слёдовательно каждый экваторіальный пункта вращающагося атона долженъ совпадать со всёми пунктами своего пути, нначе — съ другими экваторіальными пунктами; другими словами, атоям должени быть непротаженными, т. е. такими, относительно которыхъ понатіе вращенія не имѣетъ нь палѣйшаго симсла. Словонъ эта ги-

- 290 ---

потеза, вынуждена колебаться между невозможностью тяготёнія и perpetuum mobile, состоящемъ въ томъ, чтобы посредствомъ конечной скорости вращенія произвесть постоянно одинаковое убываніе плотности эевира. Замѣтимъ кстати, что въ ней тяготёніе должно возникать вслёдствіе неравномёрнаго распредёленія столь разрѣженной среды, что ся вліяніе на движеніе небесныхъ тёлъ еще до сихъ поръ остается неподмѣченнымъ.

Динамическаго тяготънія нельзя отрицать, такъ какъ неханическое или требуетъ невозможныхъ условій или противоръчить опыту. На этомъ выводъ ны и могля бы остановаться. Но такъ какъ гвпотезы мезаническаго тяготвнія строятся отчасти изъ стремленія бъ абстрактному монизму силь, то мы бетати разбереяъ здёсь догнать о невозможности множественности силь, чёмъ и закончимъ первую часть теоріи натерія. Непроницаемость пожетъ быть только динамической; для образованія же твлъ изъ динампчески непроницаемой натеріи необходимы притягательныя силы. Одна изъ нихъ обазывается данной въ опытв. Правда, что эта сила не принадлежить къ числу частичныхъ, изъ взанмодъйствія которыхъ должны возникать тёла; но за то она указываетъ способность натеріи ихъть наряду съ отталкивательными также притягательныя снлы, такъ что им ноженъ предполагать ихъ во всёхъ случаяхъ, гдё это необходино. Если бы ны не когли указать въ опытѣ ви одной притягательной силы и въ тоже время онъ не требовались бы существованиемъ тёлъ при динамической непроницаемости, то еще можно было бы пе то, что сомнѣваться, а не знать, совмѣстимо ли ихъ существованіе на ряду, съ отталкивательными. Но матерія дъйствительно обладаеть противоположными силами (не говоря уже о необходиности тёхъ и другихъ для возможности существованія тёлъ)съ одной стороны всемірныхъ таготёніемъ, а съ другой — динаинческой непроницаемостью; слёдовательно иножественность силь не исключается сущностью матерін. Конечно ихъ не должно разяножать безъ нужды, такъ какъ при существования пъкоторыхъ. и даже одной изъ притягательныхъ и одной изъ отталкивательныхъ, силъ вслёдствіе частичныхъ двяженій ножеть возниклуть видимость еще въсколькихъ отталкивательныхъ и нъсколькихъ притягательныхъ силъ; но въ то же время не слъдуетъ догиатически утверждать, будто бы самая сущность натерія исключаеть всякую множественность силь. Если им и ножень узнать ся потусторон-

and the second s

------

「「「「「」」

нюю сущность, то не иначе какъ на основанія опыта, такъ что только онъ одинъ и пожетъ рёшать сколько въ катерія силъ и какихъ иленно.

Иногда вопросъ о совивствиости иножественности силъ ставится въ связь съ завонами ихъ дъйствія: имъ приписывается такая зависихость оть разстояній, что д'блается невозхожныхъ реальное различие нежду иногния силами. Такъ, Грассианъ утверждаеть, что всякая снля должна действовать подобно притагательной въ обратной зависимости отъ квадратовъ разстояній; а это, по его инънію, истафизически необходимо. \*) Конечно, если бы всё силы подчинялись одноку и тому же закону, то повсюду брала бы верхъ какая небудь одна изъ нихъ, такъ что каждый элепентъ относитсльно другаго производиль бы только одинь родь действій. Наприятъръ, пусть вст силы элемента А, которыя дійствують на элементь В, убывають въ зависимости оть я-той степени разстоянія. Тогда, если притягательная сила на единиці разстоянія равна а, то на разстоянія г она равна - в отталивательная, равная на единицъ разстоянія b, на г равна -Ихъ общее дъйствіе на разстоянія г равно  $\frac{a-b}{c^n}$ ; а это ничёнъ не отличается отъ того, вакъ еслиби этотъ элементь обладаль новсюду только притягательной силой, которая на единиці разстоянія равно а — b.

Но существують ан какія анбо основанія утверждать, что всякая сила должна быть подчинена такону то закону, а не какому либо другому, иными словами — ножно ли знать а priori законы силъ? Канть считаль это возможнымь, и вывель зависимость притягательной сплы оть квадратовь, а отталкивательных оть кубовь разстояній. Грассмань вывель а priori зависимость оть квадратовь разстояній для всёхь силь безь исключенія. Путемь натематическаго анализа, основаннаго на эмпирическихь данныхь, Коши пришель къ заключенію, что сила частиць эонра должна быть сбратно пропорціональна четвертымь стеценямь разстояній; а Максуэль считаеть нужнымь предиоложить въ иолекудахь газовъ силы, обратныя не менёе какъ пятыхъ стеценямь разстояній. Откуда это разногласіе? Если законы силь опредълимы а priori, то его не должно быть.

\*) R. Grassmann. Die Atomistik. Stettin. 1872 r. crp. 19.

19\*



Что такое сила? Неизвъстная причина, которая вынуждаеть ланный атомъ приближаться къ другому или удалятся отъ него. Кроив ихъ существования и его необходимости намъ ничего неизвъстно о силахъ. \*) Мы привыкли считать притяжение и отталкиваніе, аналогичными съ твии прісмами передвиженія тель, которые употребляемъ мы сами, т. е. намъ кажется, будто бы нежду частями матерія протянуты какія то нити или проволоки, посредствоиъ которыхъ опѣ отталкиваютъ или притягиваютъ другъ друга. Но это нелёпо. Для нашего наблюденія спла наяъ дана только какъ невыводниый изъ инерція законъ движенія, т. е. какъ возникновение новыхъ положительныхъ (сближающихъ) и отрицательныхъ (удаляющихъ) скоростей въ зависимости отъ массъ в растояний. А не зная, что такое сила, какъ же мы моженъ опредѣлять modus ся дѣятельности или, что тоже, законъ ея зависимости отъ пространства. Даже если бы мы построили какую пибудь гипотезу о внутренней природъ силь, наприявръ, объяснили бы ее какъ принципъ, аналогичный съ нашей волей, то все-таки им не въ состояпіи опредблить ся закона.

Что вменно мы можемъ узнать о силахъ, не прибъгая къ опытному изслёдованію ихъ законовъ? 1) Общій характеръ ихъ зависимости отъ разстолній. 2) Возможныя направленія действій силъ. 3) Необходимость силъ противоположныхъ направлений -притягательныхъ и отталкивательныхъ. 4) Первыя при увеличенія разстояній должны убщвать медленніе вторыхъ. Не прибігая къ опыту, ны ноженъ утверждать, что всѣ силы должны находиться въ обратной зависимости отъ разстояній. Въ самомъ дълъ, если ищ допуствиъ возрастание съ увеличениемъ разстояний отталкивательной силы, то окажется невозможной устойчивость въ строеніи тіль и ихъ взаимныхъ отношеніяхъ, потоку что при малъйшенъ удалении, частицъ другъ отъ друга, равновъсіе отталкивательной силы нарушится, и она разбросаеть ихъ. Если же допустниъ подобное возростание въ притягательной снив, то будетъ невозножной делиность тель, такъ какъ при разъединения частицъ сближающая ихъ сила будеть непрерывно возростать и и сдвигать ихъ на старое итсто. Знаемъ же им это потону, что



<sup>\*)</sup> Причина есть непреложная связь- скажень заковъ; нанъ а priori извъство, что должны быть заковы природы; а какой натематической формулой они должны быть выражевы?

нанъ уже извъстна общая форма натеріальнаго бытія, существованіе твлъ, в им поженъ подъяскать условія ся возножности. Когда же дёло касается количественнаго опредёленія зависищости силы отъ разстояній, то ны должны подъяскивать условія такой формы, которой еще не знаенъ; поэтону должны обращаться къ опыту. Сверх' этого нанъ очевидно также то, что сиди ногутъ быть только притягательныя или отталкивательныя, потому что всякое другое дъйствіе будеть безпричиннымь; напринарь, если частица А будетъ дъйствовать на В такъ, что последняя двивется по перпендикуляру къ линін АВ, то вёдь всё перпендикуляры къ этой линія равноправны, и неть причины двигаться ио одному предпочтительнъй передъ другими. Какъ притягательная, такъ и отталкивательная снла одинаково необходихи, чтобы илтерія ногія образовать тіла: безъ притагательной сили они разсыпались бы въ хаосъ; безъ отталкивательной вся натерія погла бы постепенно слиться въ одинъ пунктъ \*). Наконецъ, сслибы притарательная сила убывала одинаково съ отталкивательной, то это было бы все равно, какъ если бы повсюду действовала только одна сила, напряжение которой равнялась бы разности напряжений той и другой; а одной силы для образованія тіль недостаточно. Если же притягательная убываеть быстрій отталкивательной, то на извёстномъ разстояния послёдняя взала бы верхъ и дъло стояло бы такъ, какъ будто дъйствуетъ одна отталкивательная сила; слёдовательно притягательная сила должна убывать медленнёй отталкивательной. Такниз образоиз все, что наяъ взвъство о силахъ безъ помощи опытнаго изслъдованія ихъ, состоить въ условіяхъ общей формы даннаго бытія, т. с. въ условіяхъ, при которыхъ матерія ножеть образовать твла, при ченъ эта форма нисколько не зависить отъ количественныхъ выраженій законовъ сняь, а только отъ ихъ соотношеній: требуется только, чтобы взявнения снав были вообще согласованы нежду собой, безь опредёленія количественной ихъ всличины; послёдняя же, очевидно, познается только изъ опыта.

Но въ таконъ случав во всёхъ выводахъ а priori закона силъ должны встрёчаться разнаго рода заблужденія — какъ то произвольныя и даже неябщия предположенія и т. д., и на нашей обязанности, разъ что им отрицаенъ самую возможность по-

\*) Не забуденъ, что восолютная непровицаемость вевозножна.

добныхъ выводовъ, лежитъ вскрыть эти ошибки. Онъ и существують, и главнъйшая изъ нихъ, какъ это им сейчасъ покаженъ, состоитъ въ томъ, что матеріализуется сила или, върнве, ся действіс, т. е. оно разсилтривается какъ нечто вещественное-излучающееся изъ матерія и окружающее её въ видѣ вощественной атносферы. Словомъ, здёсь повторяется такая же реализація фикціи, какъ и при выводахъ закона толчка: въ посибдненъ случав представление растекающейся жидкости принвняется въ движенію, и оно разсматривается такъ какъ будто бы всякая частица нассы впитываеть его въ себя поровну со встян остальными; при выводъ же законовъ силъ, ихъ дъйствія разсматриваются какъ непрерывно и равномфрно во всё стороны истекающая изъ натеріи жидкость, которая такъ распространяется въ пространствъ, что плотность ся по мъръ удаленія отъ своего источника уженьшается, а на одной и той же шаровой поверхности, проведенной вокругь него, распредёляется поровну. Все это тотчасъ же становится яснымъ, какъ только им разспотремъ любой апріореми выводъ закона какой бы то ни было сили.

Всё эти выводы отличаются другь оть друга тёмъ, что въ основу однихъ изъ нихъ положенъ взглядъ на распространение дъйствія силы, какъ на расходящіеся изъ са центра лучи; такъ сиотритъ напримёръ Грассианъ. Другіе же, напримёръ Кантъ, избъгаютъ этого взгляда. Но всё безъ исключенія предполагаютъ (очевидно, что и не могутъ поступать иначе, потому что въ противномъ, случаё потеряютъ всякое основание для вычисленія дёйствія силы на разныхъ разстояніяхъ), что во всёхъ пространствахъ, въ которыхъ распространяется сила или, вёрнёе, ся дѣйствіе, она составляетъ равныя между собой количества.

and the second s

11 - A

При предположения лучистаго распространения силы разсуждають дальше такимъ образомъ: если представить себѣ нѣсколько шаровыхъ поверхностей, описанныхъ вокругъ центра силы, то сумма лучей силы на каждой поверхности, очевидно, будетъ вездѣ одна и та же, и дѣйствіе каждаго изъ нихъ, по только что сдѣланному предположению одинаково; но на каждой едпницѣ этихъ поверхностей придется въ разныхъ шарахъ не одпнаковое число лучей, именно тѣмъ меньше, чѣмъ больше сама поверхность; а такъ какъ поверхности шаровъ относатся исжду

собой, какъ квадрати ихъ радіусовъ, то число лучей сили, приходящееся на единицу каждой поверхности, будетъ обратно пропорціонально квадратанъ ихъ радіусовъ. Слѣдовательно дѣйствіе есяхой силы на одно и тоже тѣло на различныхъ разстояніяхъ обратно пропорціонально квадратанъ послѣднихъ.

Разуниется — лучи силы нереальны, а означають лишь направленія ся д'яктвій, такъ что они инфоть только синсль лишь упрощеннаго снособа выраженія. Поэтону нельзя понинать буквально той имсли, что сила дъйствія на извъстной части поверхности воображаемаго шара зависить отъ числа попланющихъ на эту часть лучей, т. с. направленій. Такинъ образовъ вся суть этнуъ образныхъ выраженій сводится въ тому, что сила, дъйствуя изъ извъстнаго центра и распространяя свои дъйствія по разныхъ сферическихъ поверхностяхъ, на каждой изъ нихъ, взятой цёлнкомъ, обнаруживаеть одно и тоже дёйствіе, такъ что на единицѣ поверхности окажется тъхъ меньше дъйствія, чвиъ больше сама поверхность. Но тутъ то и содержится рядъ произвольныхъ, а отчасти даже нелёпыхъ предположений. Прежде всего наиз неизвъстно, будеть ли дъйствіе однихь и твиъ же на разныхъ цёлыхъ поверхностяхъ. Далёе, оно разснатривается здъсь какъ нъчто илтеріальное. Это видно изъ того, что оно распредвляется поровну на всю поверхность, при ченъ допускается, что оно действительно раздиляется въ пространстве, такъ что, гдъ оно встрътить тыо, такъ дъйствуеть, а кътъ --такъ уходитъ дальше. Подобная натеріализація такихъ понятій какъ сила и дъйствіе нелівна, но въ данномъ случав нензовжна. Дъйствительно -- предположниъ, что дъйствіе, встрвчая пустыя ивста, не уходить дальше, а сосредоточивается на остающихся твлахъ. Тогда, если па каждой изъ поверхностей будеть только по одному телу, то сила будеть действовать на нихъ на всёхъ одниаково: вёдь допущено, что на разныхъ цилыст поверхностяхъ авиствіе одинаково, а дъйствіе на каждой изъ нихъ сосредоточилось на однокъ твлв. Чтобы взбвжать этого заключенія, надо разсиатривать дъйствіе кабъ жидкость, которая задерживается нъкоторыни теляни, а чрезъ всъ пустые пронежутки уходитъ дальше.

Разсужденія Канта по существу діла ничінь не отличаются оть только что онисанных. Онъ на основаніи разныхъ сообра-

женій находить, какъ сказано, невозножнымъ приравнивать распространение дъйствия силы въ распространению лучей изъ ся центра. Взанёнъ того онъ предлагаеть пользоваться слёдующинъ правилонь: во встах пространствахь сила, распространяющаяся въ нихъ, составляетъ одно и тоже количество, такъ что степень ея должна всегда находиться въ обратномъ отношении къ занятому пространству. Слёдовательно онъ также исходить изъ недоказанияго предположения, и вслёдъ затёмъ дёлаеть изъ него столь же мало доказанный выводъ. Дъйствительно, допустимъ, что во всёхъ пространствахъ действіе. составляеть одно и тоже количество; изъ этого им опять подобно предшествующему иоженъ сдёлать выводъ о независихости силы оть разстояний. Канть же дѣлаеть обратный -- какимъ же путемъ? Притягательная сила дъйствуетъ но направлению отъ поверхности къ центру, тавъ что дъйствіе ся распространяется по поверхностямъ разныхъ шаровъ, расположенныхъ вокругъ общаго центра; поэтому въ каждомъ пунктъ данной поверхности она должна находиться въ обратной зависимости отъ квадратовъ разстояній. Отталкивательная же сила дъйствуеть по направлению отъ центра къ поверхности, т. е. прежде чълъ подъйствовать на поверхности, должва наполнить своимъ дъйствіемъ весь объемъ шара, заключеннаго въ этой поверхности; поэтому на каждый отдельный пунктъ она проявляетъ тёмъ меньшую степень дёйствія, чёмъ больше объемъ занятаго ею шара, т. е. должна быть въ обратной зависимости отъ кубовъ разстояний. \*) Все это было бы прекрасно, еслибы не возныкало прежнее соображение: все дъйствіе, которое предназначено для цёлой поверхности или для цилаго объема шара, можеть сосредоточиваться на встричаеныхъ твлахъ, такъ что сила должна быть независима отъ разстояній, если только ны не захотимъ матеріализовать понятія дъйствія. Такниъ образонъ въ основѣ этихъ разсужденій лежить взглядъ на дъйствіе силы, какъ на нъчто натеріальное, раздаляющееся въ пустонъ пространствъ, при чемъ отдъльныя части безслёдно застывають въ пустоте, если не встретять объекта дъйствія. Но дъйствіе силы есть возбужденіе движенія; поэтопу

\*) Metaphysische Anfangsgründe Lehrs. 7 Anm. 1 u Monadologia physica prop. X Schol.

понятіе д'яйствія, прим'яняеное къ пустому пространству, не им'ясть никакого симсла.

Вся апріорность подобныхъ выводовъ сводится лишь къ тону. что ны унбенъ построить рядъ твхъ или другихъ предноложеній, изъ которыхъ и получается желаеный выводъ. Относительно притягательныхъ силъ, выводъ a priori совпадаетъ съ опытожь; но въ этомъ нёть ничего вудренаго, потому что ихъ законъ былъ извъстенъ раньше вывода и послъдній подгоняется подъ первый. Пока наяъ неизвъстна природа силы и ся отношение къ пространству, им ничего, кроив указаннаго раньше, не ножень сказать о тонъ, какому закону будеть она подчинена. Подобные выводы унёстны относитсльно только такихъ агонтовъ, какъ свёть, звукъ и т. д. Въ этояъ случаѣ им знаснъ, въ чемъ состоять дъйствіе, и видних причину его ослабленія: оно состоить въ вознообразномъ движения той или другой среды; а движение, распространяясь на большее количество массы, въ каждой части ся производить дъйствіе, обратное нассь. Ничего подобнаго ны не зпасиъ относвтельно динамическихъ силъ.

Грассманъ на основани своихъ выводовъ думаетъ, что не слёдуетъ допускать въ одномъ и томъ же элементе матеріи двухъ силъ. такъ какъ, будуче подчинены одному и тому же закону, онъ должны слить свои дъйствія въ одно. Но никакого закона а priori для нихъ не существуетъ; а опытъ и приведенныя раньше соображения указывають наять, что онв подчинены не одинаковымъ законамъ; слёдовательно его аргументь не можеть служить возражениемъ противъ существовании какъ отталкивательной такъ и претягательной силы въ однояъ и тояъ же элементъ. Мало того, что вы воженъ допустить двъ разнородныя силы въ каждомъ элементѣ, - различіе законовъ дѣйствія дѣласть возможнымь даже множественность однородныхь сниз: въ элементъ могутъ быть двъ притягательныхъ силы, изъ которыхъ одна находится въ обратной зависимости отъ квадратовъ разстояній, а другая, напримъръ, отъ ихъ пятыхъ или шестыхъ степеней; тогда первая должна дъйствовать на болье значительныхъ разстояніяхъ, вторая же — на незамѣтныхъ, такъ что онв будутъ-оставаться двуня силани, не сливаясь въ одну.

Въ заключение этой главы укажемъ тотъ путь, посредствонъ котораго единственно возможно (если только это вообще возможно)

вывесть а priori законы силь: для этого надо разсиатривать ихъ связь съ возможностью сознанія. Но теперь еще мы не видимъ даже никакихъ намековъ на существованіе подобной связи: повидимому, сознаваніе присутствія предъ нами илтеріальныхъ частицъ остается одинаково возможнымъ, будуть ли онѣ сближаться иежду собой съ скоростями, зависящими отъ кубовъ или квадратовъ разстояній.

## конецъ первой части.

## приложение г

## (K5 FIABS II).

О критическомъ основоположении и о различи критической и догматической понятности.

Положеніо "Я безъ не Я внутри сознанія пусто", которов указываетъ, что сознавание состонть не въ чемъ нномъ какъ въ объектирования, составляетъ красугольный камень критической философіи. Разъ что оно допущено и правильно понято, то тотчасъ же становится яснымъ, что явленія должны быть подчинены нъкоторымъ общимъ для всъхъ инхъ неизмъннымъ законанъ. Дъйствительно этинъ положениемъ высказывается, что нъчто (нъкоторые продукты сознанія, вбо ни съ чёнъ другинъ ны не ножень вибть викакого дела) должно авлаться нань какъ объекть, т. с. какъ то, что противостоить нашему Я в отличается отъ него. А вёдь объектъ-вообще не можеть быть сознань нами: всякій сознаваемый объекть долженъ быть не объектонъ-вообще, но опредбленнымъ объектомъ. А коль скоро каждый объектъ долженъ отличаться отъ нашего Я, то, песнотря на все разнообразіе объектовъ относительно другъ друга, каждый изъ нихъ должень вибть вбеоторыя общія для вслаз вихь черти, которыя отличали бы всякий изъ нихъ не отъ другихъ, а отъ нашего Я. Точно также въ ихъ перензнахъ должны быть изкоторыя общія для вспла нихъ черты, которыя отличали бы ихъ отъ

перенёнъ нашего Я \*). Такинъ образонъ, коль скоро ны допускаенъ, что Я безъ не-Я пусто (поскольку оба разспатриваются въ предблахъ сознанія), то этимъ самымъ допускается, что хотя часть продуктовъ нашего сознанія неизбложно подчияена нёкоторынь неизминныма законань, которые по этону (равно какъ и то, съ чёнь овн связаны) являются намь объективными, т. е. извет навязанными нашему знанію. Відь въ чемъ состоить объективный характеръ всякаго знанія? Въ томъ, что мы должны его признать, т. с. что оно неизбъжно навязывается намъ и что оно согласуется не съ нашими внутренними данными, а съ объектомъ. Но коль скоро во время дѣятсльности сознанія въ нѣкоторыхъ ся продуктахъ неизбъяно должны быть найдены опредъленные законы, такъ что они будутъ навязываться намъ при каждонъ авть сознания, то они и получать объективный характерь, т. с. характеръ чего то существующаго независимо отъ насъ, знаніе о ченъ навязывается намъ, слёдовательно согласуется уже не съ нами. А такъ какъ они существують только въ продуктахъ сознанія (въ ощущеніяхъ, вбо составляють вхъ общія черты), то и послёдніе примуть столь же объективный характерь.

Этн замѣтки разъясняють то значеніе, которое имѣеть критическое основоположеніе. А чтобы выставить первое въ лучшемъ свѣтѣ, сдѣлаемъ еще одно замѣчаніе. Исходя изъ положенія "Я безъ не-Я пусто" им пожемъ понять не только фактъ существованія внутренняго и внѣшняго піра (что уже высказано самимъ основоположеніемъ, такъ какъ оно гласитъ, что въ каждбиъ актѣ сознанія существуютъ разомъ и Я и не-Я), но даже и нензбѣжность многихъ особенностей каждаго изъ пихъ \*\*). Беренъ

<sup>•)</sup> При этонъ можетъ возникнуть такое сомийніе: не достаточно ли для отличія не-Я отъ Я, чтобы въ первонъ не было того, что содержится во второнъ. Вноляв достаточно. Но дѣло въ тонъ, что Я безъ не-Я составляетъ нусное знаніе или сознаніе (одну лишь его возможность), которое получитъ свое содержаніе отъ содержанія не-Я; поэтому въ немъ-то, въ не-Я, и должни содержаться тв ноложенжельныя, а потому общія черты, отсутствіемъ которыхъ на первихъ порахъ отличается наше Я отъ не-Я. Отличіе Я отъ всякаго не-Я можетъ состоять только въ слособъ, которымъ противостоитъ не-Я нашему Я; а потому онъ долженъ быть (вслъдствіе пустоти послъдняго) во всякомъ не-Я; в А должно отличается его отсутствіемъ. Одничъ изъ отличій служитъ отсутствіе протяженности.

<sup>\*\*)</sup> Оговариваемся — мы можемъ нонять только ихъ неизбёжность, но не ту внутреляюю работу, вслёдствіе которой онь существують, не саму дёлгельность сознанія, а лишь неизбёжность вторичныхъ формъ, такъ какъ онѣ требуются указанной основной. О различіи догматической и критической понятности мы уномянемъ особо въ концѣ этого приложенія.

слёдующій принёръ. Давно извёстно не однинъ психологанъ, что нельзя инслить, гивваться и т. Д. и въ тоже вреня санонаблюдать надъ этими процессами. Самонаблюдение надъ чистовнутренними (не телесными) процессами, хотя и существуеть, а въ то же время оно невозножно и захвияется ихъ принонинавіень: всякій чисто-внутренній процессь прекращяется, какъ только им станенъ наблюдать надъ его ходонъ. Если нанъ и кажется, что им наблюдаень за своини процессани въ то саное вреня, когда они совершаются, то это происходить только отъ того, что ны за настоящее вреня принимаемъ ближайшее промлое: настоящее есть ингъ, который не ножеть быть уловлень; по им считаенъ имъ припоминание ближайшаго прошлаго. Саное санонаблюдение убъждаеть насъ въ тонъ, что оно всегда относится въ прошлону, другими словани -- въ токъ, что хотя оно и существуеть, но въ то же время его нъть: въдь если я вспониваю свое прошлое, то, чтобы знать о пенъ, я долженъ наблюдать теперь содержание и ходъ своего воспонинания, т. е. долженъ теперь смотръть на то, что совершается въ монхъ иысляхъ; но санонаблюдение въ настоящемъ не существуетъ. Какъ объяснить эту загадку? Она есть неизбъжное слъдствіе или, върнъй, неизбъжная сторона основнаго закона сознанія. Я, говорить онъ, безъ не-Я пусто, такъ что существуеть только въ номентъ противопоставленія ихъ другь другу. Я, коль скоро оно сознается, должво быть противопоставлено нашему пе-Я, или отделево отъ него. Но ведь Я, которое отделено отъ не-Я, пусто. Какъ же пустое противопоставлять своену объекту или отделять оть него? Ясно, что въ настоящемъ не ножеть быть у насъ никакого Я; оттого нътъ и санонаблюденія въ настоященъ. Яспо таже и то, что коль скоро для возножности сознанія требуется существованіе нашего Я, которое отделяюсь бы отъ не-Я, то оно можеть быть только бывшинъ или пережитыхъ состояниемъ нашего Я, уже отделенныхъ отъ не-Я. Потону хотя самонаблюдение надъ своими мыслами въ настоящемъ невозможно; но твиъ не менве им зняемъ о томъ, что пережито нами и противопоставляемъ этотъ извъстный намъ, какъ пережитый нами міръ (т. е. тотъ, который является намъ пережитынь) тону, который находится передь нами, составляеть наше не - Я; нбо благодаря основному закону сознанія (объектироваванія) оно только въ этопъ и можеть состоять. Разъ существуетъ созпаніе, то это явленіе неизбъжно \*).

Въ виду только что указаннаго значенія критическаго основоположенія необходимо разсізать и разъяснить всі недоумінія, которыя могуть возникнуть по его поводу. Сь этой цілью им приведемъ его доказательство въ иной формі, чімъ это сділано въ тексті квиги, а потомъ дадимъ разборъ и указаніе источинковъ нікоторыхъ связанныхъ съ нимъ сомнітній.

Если поставить вопросъ, въ ченъ состоить наше Я, взятое само по себъ (помино всякаго не-Я), то единственно возможнымъ отвѣтомъ будетъ то, что оно состоитъ въ сознанін: Я есть сознание. Но созпание есть знание. Реально переживаемое знание должно быть знаніень о чень вибудь. Если им не укажень, какое именно знаніе, т. с. въ знація о чемъ именно состонть наше Я. то, значить, им взанинь указания на что либо реально переживаемое произнесли пустое слово, которое остается ни къчему непримъненнымъ; а тогда и Я, которое отдълено отъ всякаго не-Я (т. е. то Я, которое по нашихъ словаяъ состоитъ въ. этомъ знанія), есть столь же пустое, ничему реальному не соотвётствующее слово, какъ и то знаніе, относительно котораго не дълается указанія, въ знанія о чемъ именно состоить это знаніе. Итакъ въ знанія о чемъ вменно состонть наше Я? Такъ какъ оно разснатривается безъ всякаго не-Я, то ножетъ состоять только въ знанія о самонъ себ'я. Слёдовательно Я есть знаніе объ Я. Но и второе Я есть знаніе; слёдовательно, им получаенъ Я есть знание о знания. О ченъ же? Объ Я, т. е. знаніе о знанія о знанія о знанія и т. д. до безконечности. Ясно, слёдовательно, что вы не дёлаень указанія ни на какое реально переживаемое знаніе, а лишь повторяемъ тѣже самыя пустыя слова. Только тогда и получится указаніе на реально переживаеное знаніе, когда ны къ знанію о знающенъ Я присоединных еще и то не-Я, о котороиъ оно знастъ: Я, т. е. сознаніе есть знаніе о своемъ знанія о какомъ либо не-Я. Слёдовательно Я безъ не-Я пусто, и существуетъ только въ акти



<sup>\*)</sup> Что же касается до кажущагося противорічія, то оно состоить въ тонь, что ни вністо дійствительваго созванія (у котораго Я безь не-Я нусто) берень нное, безь не-Я, т. е. противорічних дійствительности. Приноминаніе же всегда связано съ уже противовоставленных не-Я, чімъ и сглаживается противорічіе.

ихъ противопоставленія. А такъ какъ им не ноженъ инъть дъла ин съ чёнъ кроит продуктовъ своего сознанія, то Я существуеть только въ актъ ихъ объектированія, т. е. въ таконъ (со сторони внутренней природы неизвёстнонъ) актъ, вслёдотвіе котораго опи въ нашенъ пониманія являются объектани.

Крайне трудно отдёлаться оть отголосковь тёхь инёній, сь которыми им уже сжились. Поэтону пеобходнио указать тё вдіянія, которыя ногуть служить препятствіень къ признанію основнаго критическаго положенія. Къ числу ихъ прежде всего относится привычка къ той или другой догнатической теорія. Догнатическій мыслитель, принадлежить ли онъ къ раціоналистическому или эмпиристическому направленію, и въ тонъ и въ другомъ случаё уже въ своихъ основоположеніяхъ втихомолку допускаеть, что сознавать свое вполнё обособленное Я.

Дайствительно, раціопализиъ допускаеть, будто би им узнаень о существования своего не-Я посредствояъ идея причинности, а се относнтъ къ числу прирожденныхъ, т. с. къ числу твлъ, которыя привзошли къ сознанію извий, а потону не необходины для него: разъ что она внушается ему, то оно уже должно существовать, и могло бы остаться, если бы пе послёдоваю внушенія. Если же не-Я повнается не иначе какъ посредствонъ иден причинности, а опа не необходима для возможности сознанія, то следовательно — и не-Я также не необходино; сознание ножетъ оставаться и безъ него. Или иначе - ин допускаенъ, что узнаемъ о своемъ не-Я посредствомъ идем причинности. Какъ же именно? Я нахожу въ себъ независящія отъ моего произвола ощущенія или наглядныя представленія, и такъ какъ убвядаюсь, что ихъ существование не зависить оть коего произвола, что, слёдовательно, причиной его служу не я сань, то и заключаю отсюда, что они вызваны монут не-Я \*). Такият образовт уже съ санаго начала допущено, что я сознаю свое Я раньше, ченъ усивлъ составить понятіе о своенъ не-Я. Итакъ раціонализиъ неизбълно предполагаетъ возножность сознания о своенъ Я безъ Re-9I

То же самое нужно сказать и про эмпиризиъ. Въ немъ допущено, что идея причинности пріобрътается путемъ општа по-

\*) А любонитно-жакъ это вдругъ изъ инчего составится у меня нонятіе о моемъ не-Я, когда раньше во мий че било ни малййшаго вамека на него? средствонъ отвлеченія и обобщенія случаевъ постояннаго слёдованія одного явленія или даже ощущенія за другимъ. Спрашивается — что же опытъ, который довелъ насъ до образованія этой идея былъ нами сознанъ или нѣтъ? Во избѣжаніе нелѣности и фаптазій, описывающихъ такое наше состояніе, когда мы еще ровно ничего не сознавали, и переходы изъ этого безсознательнаго состоянія въ сознательное, надо отвѣчать въ утвердительновъ симслѣ. Итакъ было сознаніе до возникновенія иден причинности. А какъ же мы отдѣляемъ свое Я отъ пе-Я, которое познается нами не иначе какъ въ субъективныхъ продуктахъ нашего сознанія — въ ощущеніяхъ? Посредствонъ иден причинности. Слѣдовательно, допуская сознаніе до ея возникновенія, им этимъ самыхъ допускаемъ его безъ не-Я.

Кстати отибтинъ здъсь еще разъ слабую сторону эмпиризна. Относительно того состоянія сознанія, при котороиъ им еще не обладали идеей причинности надо допустить одно изъ двухъ слёдующихъ предположеній: или тогда сознаніе о своеит Я уже было связано съ сознаніемъ о нашемъ не-Я, или же Я. сознавалось безъ всякаго не Я. Что касается до перваго предположенія, то эмпиризиъ не ножеть его допустить, потому что въ ченъ же и состоитъ противопоставление своего Я съ своинъ не-Я, если не въ повняяния послъдняго какъ причины моего знанія о ненъ? Если я противопоставляю свое Я съ находящинся предъ иной столомъ, то я понимаю послёдній какъ причину, благодаря воторой (ся д'ятельности на меня) я знаю о существовании стола. Яспо, что коль скоро допущено, что у меня еще нътъ иден причинности, то этимъ санымъ им обязываенся допустить, что у меня изть и никакого не-Я, т. е. что иов Я сознается безъ всякаго не-Я. Если же такъ, то пусть эмпиризнъ не только допускаетъ (върнъй постулируетъ) сознавание объ изолированномъ Я, но пусть и укажетъ, въ чемъ именно состоитъ это сознавание, что именно переживается нами, когда им сознаемъ свое Я безъ не-Я. Если онъ съумъеть это сделать, то онъ сразу разрушать критическую философію. Въ токъ то и дело, что энпиризиъ предполагаетъ завёдоно существующинъ то, что, ножетъ быть, и дъйствительно существуеть сзади сознания, но не ножетъ быть провърено: именно, онъ считаетъ наше Я не только завъдоно нереживаемой формой сознающей двятельности, но какой то заведоно существующей застывшей вещью. Если же онъ откажется отъ предположенія возможности сознавать свое Я беть не-Я, то долженъ отказаться и отъ того утвержденія, что ими пріобрютасмо идео причивности: вёдь не-Я состоить въ тоить, что поннилется нами какъ нричнна. А чтобы не пожертвовать своимъ главнымъ пунктомъ, онъ снова вынужденъ постулирова ть существованіе такого способа сознанія, когорый ничёмъ не можетъ быть провёренъ, т. е. начать свои построенія съ годословныхъ утвержденій: именно, онъ долженъ допустить, что хотя наше Я всегда сознается не иняче какъ вхёстё съ не-Я, но такъ какъ, вёроятно, сначала им еще не виёли идея причинности, то сознаніе своего не-Я, вёроятно, состояло прежде не въ понниянія послёдняго (своего не-Я) какъ причины, а въ ченъ то нномъ, о чемъ им уже забыли. Но въ чемъ же, и какъ въ этомъ убёдиться?

Каждая изъ непритическихъ теорій втихонолку разснятриваеть наше Я какъ вещь въ себъ, находящуюся среди вещей, которая сама себя знаеть непосредственно, а о другихъ вещахъ узнаеть при помощи умозявлюченія — основываясь на фавть существованія независящихъ отъ ся произвола ощущеній, заключаеть о существования другихъ вещей въ себъ, которыя своей дъятельностью вызываеть ихъ въ ней. Вслёдствіе этого, если им привыкненъ въ одной изъ догиатическихъ теорій, то вибств съ твиъ свыкненся съ слёдующимъ положениемъ, которое можетъ оказывать на насъ свое догнатическое вліяніе даже послѣ того, какъ им уже признали критическую точку зрѣнія: именно, постоянно говорится, что знаніе о всякой вещи кроив своего Я есть знаніе опосредствованное ухозаключеніехъ, а знаніе о своехъ Я есть знаніе непосредственное. Высказывая же критическое положение "Я безъ не-Я пусто", им этимъ самымъ утверждаемъ, что знаніе о своемъ Я вовсе не непосредственное, а напротивъ оно оносредствовано знаніемъ о своемъ не-Я. Что же касается до знанія о не-Я, то такъ какъ безъ него не кожстъ быть сознанія, послёднее и состоить то въ этомъ знаніи, то оно (знаніе о не-Я) есть столь же непосредственное, какъ и сознание. Словоиъ им вполнъ противоръчимъ привычной формулъ, а такъ какъ ин легко сбиваежся на все привычное, то надо разъяснить различіе этихъ взанивонсключающихъ мыслей.

Дѣло въ тоиъ, что слово непосредственный употребляется здѣсь не въ одинаковыхъ значеніяхъ. Въ обыденноиъ взглядѣ

20

непосредственное знаніе противополагается тому, которое пріобрѣтается нами чрезъ основанное на законъ причинности упозаключеніе: допускается, что о существованія чего либо пожимо нашего Я им узнаемъ чремъ умозаключение какъ о причинѣ нашихъ ощущеній; и въ противоположность *такому* то зилнію знание о своемъ Я оказывается испосредственнымъ, потому что оно совершается безъ помощи умозаключения. Въ критическомъ же положении слово опосредствованный употребляется въ синслъ невзбъянаго сопровоядения: знание о нашемъ Я неизбъяно сопровожлается знавіень о нашень не-Я. Что же касается до такого знанія о нашемъ не-Я, которое предполагается догнатическимъ мышленіемъ, то оно вовсе не существуеть: мы вовсе не заключаень о причвий нашехь ощущений вий нась, а напротивь они то сами и разсматриваются какъ причина знанія объ нихъ \*). Въ этомъ разсматривания и состоитъ объектирование, или сознаніс, въ которомъ разомъ содержатся какъ Я такъ и не-Я, а потому оба они узнаются или одинаково непосредственно или одинаково опосредствованныхъ образояъ \*\*).

Въ числѣ сомнѣній въ правотѣ положенія о пустотѣ Я безъ не-Я нужно отибтить также и слёдующее. Обыденное, вполнё чуждое философів, мышленіе склонно отдѣлять самос Я оть сознанія: первое намъ бажется вещью, а сознаніе ся дъятельностью, такъ что, кабъ будто, можно узнать Я помимо его диятельности. А такъ какъ всякое не-Я, какое только им знаенъ, должно быть нами сознаваемо, то, коль скоро отдёляется Я отъ сознанія, ны этемъ самымъ привыкаемъ отдёлять и Я отъ не-Я. Но этотъ нангрубъйшій взглядъ, какой только существуеть, исчезаеть предъ вопросомъ-въ чемъ именно состоитъ Я, которое намъ будто бы извъстно отдъльно не только отъ нс-Я, но – и отъ своей сознающей дъятельности, въ чемъ именно разница его отъ нея? При попыткахъ отвътить на этотъ вопросъ им убъждзенся въ своень заблуждения, и заничасии, что такое Я, которое ин дый-

11

١.

P.

<sup>\*)</sup> См. стр. 49. \*\*) Догматическая точка зрінія вірна вогь въ какихъ преділахъ. Свою личность (внутренній міръ) мы знасмъ испосредственно, а о чужихъ душевныхъ процессахъ унозаключаемъ во ихъ телеснымъ обпаруженіямъ. Далве - не видя предмета и не осязая его, но слыша, какъ онъ звучить, умозаключаемъ, что послѣ нѣкоторыхъ ощущеній (движеній тѣла) можемъ его увидѣть, осязать и т. п. Словомъ, она върна еще для нополнснія званія сеязи внѣшнихъ явленій.

٠ .

ствительно находнить въ себт, неотдёлнию отъ его сознающей деятельности: Я и сознание одно и то же; если же ихъ нодёлить, то останутся пустия слова. Что значитъ имъть сознание? Приписывать что либо своему Я, находить его въ себт. А что звачитъ имъть свое Я? Тоже находить его въ себт, т. е. сознавать его \*).

Разъ что им въ этомъ убъдились, намъ становится яснинъ и саный источникъ прежняго заблужденія. Всякій преднеть им раздъляенъ на субъектъ и его принадлежности (т. е. качество, состоянія и т. д.). Напринёръ, въ каннё им различають его разнообразныя свойства (цвътъ, величину, тяжесть, непроницаемость, фигуру и т. д.), его состояния (движения, покой); а сверхъ того ны еще мыслияъ общій субъекть всёхъ этихъ свойствъ, состояній, отношеній и т. д. -- саный канень, который не тоже самое, что, напримёръ, его цвётъ. Этотъ субъекть только обладаета посл'яднимъ, равно какъ и всякниъ другимъ свойствонъ --непровицаемостью, фигурой и т. д. Этоть субъекть, по нашему мевнію, служить связующимь звёномь всого того, что им находемъ въ камет; а все остальное (свойство, состоянія) только принадлежить сму (почему и называется принадлежностью), а но составляеть его. Такую то привычную точку зрения им приненяемъ и къ вопросу объ отношения Я и сознания: мы считаемъ наше Я субъектонъ, а сознание его принадлежностью.

Отдёляя же Я отъ сознающей дёятельности, мы и не заиёчаемъ, какъ дёлаемъ здёсь ту ошибку, что сиёшиваемъ мысленное отдёленіе съ реальнымъ: самъ камень, какъ субъектъ, можетъ быть только мысленно отдёленъ отъ своихъ принадлежностей, но не реально, не такъ, чтобы онъ могъ бить представленъ и сознанъ нами отдёльно отъ всёхъ своихъ принадлежностей. Мы этого не замёчаемъ, потому что въ состояніи не обращать вниманія на любую принадлежность (такъ им иоженъ имслить камень, не обращая вниханія на его тяжесть или непроницаемость и т. д.) и имёть въ виду только оставшіяся свойства. Эту возможность отвлечься по произволу отъ кажсою принадлежности отдёльно или отъ каждой группы отдёльно, им

<sup>\*)</sup> Можеть быть, сзади сознанія (въ потустороннемъ мірѣ) наше Я и составляеть какую либо отличающуюся оть деятельности сознанія вещь; по у насъ идеть рёчь не объ этомъ Я, а о томъ несомиюнно существующемъ, которое мы сознаемь въ собъ.

(вслёдствіе невничанія къ .своему познанію) сибшиваемъ съ возножностью отвлечься оть вслых принадлежностей разома. Между темъ это нелёпо: стоитъ только попробовать одновременно отвлечь камень отъ всёхъ безъ исключения принадлежностей, какъ ны замѣтниъ, что у насъ останется одно лишь пустое названіе кання. Что это за вещь, которая не имбеть ни величины, ни фигуры, ни цвъта, ни движенія, ни покоптся, ни движется, ни съ чёнь не взаннодёйствуеть и т. д.? Мы ся не можемь себё представить, а потому она не можеть стать предметомъ опытя, такъ какъ для этого она должна быть воспринимаема нами, т. с. наглядно представляемя. Можетъ быть, предположение о самомъ камнъ (какъ субъектъ, который существуетъ отдъльно отъ всъхъ своихъ принадлежностей) и соотвътствуетъ вполнѣ вещи въ себъ, которая скрывается за явленіемъ камня, но это для нашего изслёдованія не вибеть никакого значенія: вещь въ себѣ остается вић сознанія; им же теперь изучасиъ только сознаніе, и приходниъ къ слъдующему результату. ---Субъекть представляется нами оз своихъ принадлежностяхъ, т. е. представляются цами только принядлежности, а субъекть присоединяется къ нимъ какъ мысль (но не какъ представление) объ объединяющемъ ихъ центръ.

Но вногда им это упускаемъ изъ виду, и считаемъ Я чёмъто отдёльнымъ оть сознанія; нежду тёмъ это справедливо, столь же нало, какъ и отдёление камня отъ всёхъ принадлежностей. Почему же им этого не заибчаемъ, и почему им ясно видниъ это относительно камия, и сбиваемся — забываемъ объ этомъ, когда дело касается нашего Я? Причныя этому, по нашему мнёню, состоить въ вліянія привычки. Именно, мы привыкли къ тому, что всякий сублектъ можетъ быть отдёленъ отъ одной своей принадлежности, и все-таки онъ не теряетъ реальности, потому что иы продолжаемъ его представлять во иножествъ другихъ принадлежностей; у насъ создалась привычка по отделени одной принадлежности ожидать, что сублекть не утратиль своей реальности. Поэтому ны и переносниъ на наше Я привычку ожидать, что ово по отдёлении отъ него одной только принадлежности (сознанія) все-таки останется реальныхъ, и забываемъ, что совнаніе есть такая принадлежность нашего Я, безъ которой теряють реальное значение и всв остальныя.

Въ дъйствительности же им или совсъиъ не должны сознавать своего Я или же его сознавать тожественнымъ съ самимъ созна-

нісиъ. Я и сознаніе одно и тоже. Различіе нежду нини только мысленнос — только въ точкахъ зрвнія нашей имсли объ однонъ и тонъ же предметв: когда ны сосредоточнваенъ свою нысль на тонъ же предметв: когда ны сосредоточнваенъ свою нысль на тонъ, что передъ нами находится ивчто существующее — битіе, то отивчаенъ разсиатриваеный предметъ какъ субъекть, и называенъ его Я; обращая же вниманіе на то, что это же самое битіе состонтъ не въ ченъ инонъ какъ въ диятельности, именно въ сознающей диятельности, им отивчаенъ эту точку зринія какъ сознающей диятельности, им отивчаенъ эту точку зринія какъ сознающей диятельности составляетъ и самое битіе нашего Я (поскольку наше Я доступно для нашого познанія), и наоборотъ — въ предълахъ сознанія его битіе состоитъ только въ сознающей диятельности.

Только что разобранную ошибку, состоящую въ сибшении инслепнаго отделения съ реальными, им склонны повторять и въ иномъ видѣ. Мы отдѣлясяъ волю отъ каждаго волеваго акта отдёльно и привыкаемъ такниъ образовъ дунать, что се ножно отдалить, отъ всахъ безъ исключения актовъ, такъ что она будеть познана сама по себъ, помнио каждаго изъ ся отдёльныхъ актовъ, слёдовательно съ ся внутренней стороны, Подобныть же путенъ мы разскатриваенъ и сознаніе. Нанъ важется, что его можно отдёлить отъ всякаго отдёльнаго акта и что тогда им ноженъ узнать просто сознание, т. е. саму его внутренною природу. А такъ какъ не-Я, или объекть всогда сознается въ каконъ либо конкретномъ видъ (напринъръ, въ видъ дона, стола и т. д., объектъ-вообще не существуетъ, а встричается всегда определенный объекть), то значить онь сознается не посредствоиъ сознанія-вообще, а носредствоиъ его опредъленнаго акта. Сльдовательно, коль скоро им допустикъ, что им знасиъ сознание вообще, помимо каждаго его отдельнаго акта, то этимъ самынъ допустинъ, что вы знасять его и безъ всякаго не-И. Но діло въ тояъ, что сознание-вообще реально существуетъ столь же нало, какъ и объектъ-вообще. Сознание, равно какъ и воля, реальны въ своихъ опредбленныхъ автахъ; и если ни одлеъ опредъленный акть сознания не пожеть существовать безъ не-Я, то, значить, не существуеть и Я безъ не-Я \*).

<sup>\*)</sup> Если же сознание-вообще не существуеть, а не смотря на различие актовь сознания остается все-таки твиъ же самымъ сознаниемъ, то, значить, въ сознания есть некоторая постоянная форма, которая присутствуеть въ каждомъ актё сознания, а поэтому она является неизбёжной формой явлений.

Въ заключение считаемъ не лишнимъ указать на отличие понятности, которую мы пріобрътаемъ съ признаніемъ критической точки зрѣнія отъ той, которой болье или менье открыто помогалась раціоналистическая философія и которую она ошибочно называла геометрической, а ея мнимое осуществление-выводомъ more geometrico. (Эти термины им и будемъ употреблять иля обозначенія той понятности, которой добивался догиатизиъ, хотя въ дъйствительности въ геометріи ся нътъ). Догиатическую понатность слёдовало бы называть аналитической, потому что въ раціонализит, болте или менте ясно, считалось возможнымъ построить такую систему соотвётствующихъ дёйствит ельности понятій, чтобы всё они аналитически выводились даже изъ одного верховнаго понятія, седержаніе котораго въ свою очередь было бы само собой понятнымъ. Такимъ образомъ законченная системя знанія должна была бы принять видъ пирамиды. Вершину ся занимаетъ нъкоторое самоочевидное понятіе (именно, понятіе Бога), а изъ его содержанія аналитически вытекаеть съ одной стороны его собственная реальность, а съ другой все знаніе обо всемъ существующемъ: стоило бы только сдёлать полное и адекватное опредбление этой вершины, и мы путемъ анализа вывели сы изъ него все познание цёликомъ. До чего доходило это стремление, показывають попытки вывесть аналитически законъ причинности изъ закона противорѣчія. Да и вообще раціоналнзяъ допусказъ возножность узнать все a priori (въ симслѣ---независимо отъ опыта). Но что значило въ его терминологін а priori? То знаніе, которое аналитически вытекаетъ изъ нѣкоторыхъ основаній. \*)

<sup>&</sup>quot;) Какъ могло возникнуть въ раціонализит подобное стремленіе? Какъ ин упоминали, въ немъ неизбъжно дозженъ былъ господствовать, какъ главный нункть опоры, онтологическій аргументь, (см. стр. 35 и слѣд.). А коль скоро допускалось, что изъ понятія о Богѣ можно было аналитически вывесть реальность этого нонятія, то необходимо было допустить и реальность всего того, что аналитически вытекаеть изъ этого понятія: вѣдь его содержаніе реально. Богъ же есть источникъ всего существующаго; слѣдовательно изъ адекватнаго понятія Бога можно аналитически вывесть полную систему знанія. А такъ какъ вск аналитические вытекало бы то, что опъ есть причина міра, то этимъ самымъ привнавалось, что мдея причинности вытекаеть изъ закона противорѣчія. А разъ была довущена возможность аналитически бы одновременно съ тѣмъ не иризнавалось возможныхъ аналитически выводить дѣйствіе изъ сто причины: вѣдь все подчинено закону невозможности противорѣчія; а изъ сего причины: вѣдь все подчинено закону невозможности противорѣчія; а изъ него аналитически вывоноватия возможность аналитически выводить дѣйствіе изъ сто причины: вѣдь все подчинено закону невозможности противорѣчія; а изъ него аналитически выво-

Можетъ и претендовать критическая философія на достиженіе такой понятности? Хотя им выше говорния, что критическая точка зрвнія двлаеть понятнымъ существованіе основныхъ законовъ ніра авленій, основныхъ особенностей внутреннаго и вибшияго ніра. но все-таки она не можеть дать аналитической понятности. Уже самый факть основнаго закона сознанія, закона объектированія, остается аналетически иноткуда невыводиныхъ. Мадо того — сознание содержить въ себъ множественность сторонъ: въ немъ есть Я, не-Я, нъъ взаимоотношение и т. д.; и всё эти стороны адалитически другь на друга непереводним и другъ изъ друга невыводниы. Поэтому критическая философія ножеть дать только такую понятность, которая въ действительности существуетъ въ синтетической, или эвклидовой геометріи. Послёдная вовсе не обладаеть аналитической понятностью. Напримбръ, путемъ одного лишь расчлененія, пли анализа понятія треугольника никакъ пельзя уб'ёдиться въ томъ, что сумма линій, соединающихъ конци его основания съ какой нибудь его внутренней точкой, будеть исныше суммы его сторосъ. Чтобы убвдиться въ этонъ, недостаточно даже еще анализа и этихъ линій, а необходнио продолжить одну изъ соединяющихъ линій до пересъченія съ другой стороной треугольника; слёдовательно къ тёнъ данныхъ, которыя мы уже имъемъ, необходнио прибавить еще новую, и только тогда им узнаеиъ, какая изъ двухъ разснатриваеныхъ больше. А это указываетъ на то, что нашего вопроса нельзя рёшнть исключительно путемъ апализа данныхъ понятій; а виёстё съ тёмъ отвёть не выводится изъ какого нибудь болёе общаго понятія, въ которонъ аналитически содержались бы оба данныя. Синтетическая геометрія при понощи закона противорвчія делаеть для нась понатныхъ только не-избъжность какого нибудь факта, но не выводить аналитически всёхъ своихъ фактовъ изъ одного высшаго понятія или



дится законь причинности, такь что и связь действія съ причиной есть не что мное какь аналитическое слёдованіе. А такь какь все судествующее сиязаво между собой закономъ причинности, то все, такимъ образомъ, признается аналитически выводнимиъ другь изъ друга. Если мы и не умёемъ этого сдёлать, то не потому, чтобы это било само по себё невозможнымъ (не потому, чтоби дёйствіе В аналитически не подразумёвалось въ причине А), а нотому, чтоби дёйствіе В аналитически не подразумёвалось въ причине А), а нотому, чтоби наши представленія о вещахъ не достаточно ясны и отчетливи даже въ философія, которая должна уничтожить въ нихъ этоть недостатокъ. Только поэтому и нуженъ опытъ.

изъ ихъ небольшой группн. Напротивъ, въ основѣ геометрія лежитъ нёсколько неперсводнимаъ другъ на друга фактовъ: она допускаетъ, напримѣръ, что между двумя данными точками линія, идущая въ извѣстномъ (прямомъ безъ изгибовъ) направленіи составляетъ не только наикратчайшее разстояніе, а при томъ еще единственное наикратчайшее (а не то, чтоби между этими точками могло быть нѣсколько, напримѣръ двѣ, равныхъ между собой и въ тоже время наикратчайшихь изъ всѣхъ другихъ линій); и оба эти свойства аналитически невыводним одно изъ другаго.

Геометрія указываеть только то, что въ пространстве, для котораго пибють значение ся аксібны, неизбѣжно должны существовать между пространственными величинами такія-то и такіято взаписотношения, — что ихъ отсутствие было бы явнымъ противорѣчіенъ. Понятность геометрія состоять только въ возхожности убълиться въ невзбъжности этихъ взавиоотношеній; а ихъ первоначальный источникъ, изъ котораго они вытекали бы аналитически, то, что делаетъ наше пространство такияъ, а не инымъ (трехитрнымъ, подчиненнымъ эвклидовымъ аксіоманъ), остается для нея неизвёстнымъ; а потому в всё положенія геометрія вовсе не обладаютъ апалитической понятностью, и аналитически другъ изъ друга невыводимы. Такъ точно и понятность критической философіи ограничивается только. тёмъ, что ны ноженъ убъдиться въ неизбъжности извъстныхъ формъ сознавания (а чрезъ это и міра явленій) въ томъ сознаніи, которов подчинено нашей основной формѣ-объектированія: она указываеть, что ихъ отсутствіе было бы явнымъ противорѣчіемъ, но не можетъ ихъ вывесть аналитически ни изъ одного верховнаго понятія, ни другъ изъ друга. Поэтому, хотя каждое явление обусловлено другимъ какъ приченой, но аналитически изъ него невыводимо. Подобно тому какъ геометрія, указывая и доказывая неизбѣжность извѣстныхъ пространственныхъ взавмоотношеній (напрембръ, перпендикулярность касательной круга съ его радіусомъ), въ тоже время оставляетъ неопредёленныхъ, чёмъ именно, какой матеріей они будутъ реализованы; такъ точно и критическая философія, указывая неизбъжность извъстныхъ формъ міра явленій, можетъ оставить неопредбленнымъ, въ ченъ именно (напримбръ, въ какихъ ощущеніяхъ) онъ будутъ реализованы. Конечно не невозможно и то, что при помощи критической философіи им въ нъкоторыхъ случаяхъ достигнемъ поничания неизовжности, на-

принъръ, того или инаго характера дъйствій, разъ что нанъ извёстенъ характеръ тёхъ явленій, которыя служать ихъ причнеами. Но все-таки это не составить аналитическаго вывола. такъ что отъ критической философіи ножно и должно требовать только понятность неизбижности организація міра авленій. Такому требованию въ извёстныхъ предёлахъ она можетъ и обязана удовлетворить: она изучаеть законы сознавания; поэтому, въ состоянія объяснить неизбъжность большаго или неньшаго числа законовъ міра явленій подобно тому, какъ геометрія научая пространственныя величины, въ состояния объяснить неизбежность нъкоторыхъ законовъ или сторонъ движеній и найти тъ, которыя намъ еще неизвъстны. Или иначе — древніе умъли предъугадывать солнечныя зативнія на основаній однажды подивченной періодичности, но сще не понихали ихъ неизбъжности; при помощи же Ньютонова закона им не только понимаемъ ихъ неизбѣжность, но и предъугадываемъ ихъ точнѣе, чѣмъ древніе. Такъ точно, зная законы сознанія, ны знаенъ чрезъ это одинъ изъ факторовъ міра явленій, и можемъ не только понять неизбѣжность его строя, но и вскрыть въ немъ такія черты, которыя безъ этого остались бы навсегда недоступными.

Но подобно тому, какъ отъ астрономін нельзя требовать, чтобы она аналитически вывела тяготвніе, а оть геометріи чтобы она вывела откуда нибудь трехибрность пространства, такъ точно и отъ философіи нельзя требовать того, чтобы она, наприябръ, вывела аналитически фактъ движенія изъ понятія сили (причины движенія), или же наобороть, чтобы она постронла такое понятіе силы, изъ котораго аналитически выводилось бы то или другое движение. Требовать ту понатность, которую им будемъ называть аналитической или же (подражая неправильному, возникшему изъ недостатка анализа познанія, словоупотребленію раціоналистовъ) гсометрической и выводомъ more geometrico, (применение котораго къ философии у реционалистовъ было чисто вибшнимъ-ограничивалось лишь формой изложенія) это значить возобновлять наихудшіе догнаты раціонализна. Понятность вритическаго познанія не можеть превышать понятности геометрія; и если им говоримъ о понятности перваго, о логическомъ слёдованія формъ сознаванія, то все это нужно понимать въ томъ же синслё, какъ и въ геомотрін, въ которой им уже черезъ чуръ превыкли ошибочно примёнять термины, постоянно связываемые

съ аналитической понятностью, хотя въ геометріи имъ нужно придавать уже иное значеніе. Да и незачёмъ домогаться аналитической понятности и выводовъ more geometrico: аналитическій выводъ изъ содержанія какого либо понятія длеть намъ только то, что мы уже знасяъ посредствомъ этого понятія, только то, что уже содержится въ немъ; поэтому онъ можетъ сдёлать прибавку къ уже имѣющемуся знанію только въ томъ случаѣ, если въ нашемъ основномъ понятіи сполна и точно изображена (или постигнута) природа творчества — сама творческая сила. Сполна зная ее, мы, разумѣется, аналитически выведемъ изъ нея и всѣ способы ея дѣятельности (творчества), а потому и все сотворенное ей. Если же мы не обладаемъ такимъ познаніемъ; то анализъ понятій можетъ наше знаніе только разъяснять, а пе расширать.

## приложение п

#### (въ главе п).

Критика воззрѣній послѣ-кантовскихъ идеалистовъ на вещи въ себѣ.

Многіе изъ иыслителей, развивавшихъ кантовскія идеи, отрицали множественность и даже существование вещей въ себъ. Первый поводъ къ этому подалъ самъ Кантъ. Его воззрѣнія па вещи въ себѣ полны противорѣчій, произвола и натажекъ. Онъ отрицалъ ихъ познаваемость, а висств съ темъ утверждалъ пре нихъ слёдующія положенія. 1) Оне существують. 2) Оне пе подчинены пространству и времени, такъ какъ и то и другое составляють только форму нашихъ чувствъ. З) Въ нихъ нибетъ ибсто свобода, и человическая душа свободна, поскольку она есть вощь въ себъ. 4) Этинъ онъ обязывался допускать иножественность вещей въ себъ (ибо пе свободенъ я, коль скоро составляю только часть целаго), что онъ и делаль. 5) Примирая невозможность свободы въ эмпирическомъ мірт съ ся существованісмъ въ вещахъ въ себъ, онъ указалъ для этого какъ на единственно возможное условіе, что каждый кой отдельный постунокъ несвободень, потому что зависить отъ всего ряда предшествующихъ поступковъ, но весь рядъ нонхъ поступковъ пёликонъ (эмпирическій характеръ) зависнтъ отъ неня какъ свободной вещи въ себъ (отъ уноностигаемаго характера), а потому свободенъ; такимъ образомъ онъ примѣнялъ къ вещамъ въ себѣ категорію причинности, хота она только форма сознанія (а значеніе пространства и времени для вещей въ себъ онъ отрицаетъ, ссылаясь на это саное основание).

О тояъ, что на первыхъ страницахъ "Критики чистаго разуна" онъ выражается такъ, калъ будто-бы вещи въ себв завидомо существують, и благодаря ихъ аффицированию въ насъ возникаетъ по законамъ нашего созванія міръ представленій, такъ что онв, хотя и отличаются отъ него (существують безъ пространства и безъ времени, которыя возникають въ насъ благодаря ихъ вліянію), но служать причиной его существованія, -объ этомъ мы не считаемъ вужныхъ говорать: подобное изложение хожетъ быть истолковано какъ приспособление къ догнатической точкъ зръния для постеиеннаго нерехода къ критической. Кантовскія ошибки и главнымъ образомъ произволъ относительно вещей въ себѣ отразились особымъ образонъ на всъхъ послъдующихъ философахъ. Мы теперь займенся разборомъ и опровержениемъ ихъ главнюйшихъ взглядовъ, при ченъ ны вовсе не инбенъ въ виду доказывать положения, обратныя опровергаенния, в холикь только разъяснить недоказаность послёднихъ: можетъ бытъ, они и върны, дя не достовърны.

Что касается до самого Канта, то онъ хотълъ спасти свободу воли, будучи предлубъжденъ, что безъ этого невозножно существование правственнаго закона. Такъ какъ правственность есть факть, который не можеть быть отрицаемь, а для свободы нътъ мъста въ энпирическомъ мірѣ, вытеклющаго же отсюда вывода о возможности нравственности безъ свободы воли онъ избъгалъ, \*) то онъ и пояъстилъ послёднюю въ вещи въ себѣ. А это опредѣлило и все ученіе объ нихъ. Для соединенія эмпирической обусловленности, т. е. несвободнаго характера каждаго поступка съ свободой, онъ долженъ былъ счесть продуктомъ послёдней весь рядъ поступковъ цёликомъ, т. е. принисать вещанъ въ себѣ причинность. Для устраненія же всякихъ соинѣзій въ возможности свободы въ вещахъ въ себъ онъ долженъ былъ утверждать, что онъ не подчинены времени (въдь признано, что, поскольку мы находимся во времени, мы несвободны и что каждый поступокъ во времени зависить отъ всёхъ предшествующихъ); а вибств съ этихъ надо было отрицать и ихъ подчинение пространству, такъ какъ и пространство и вреня оба составляють форму чувствъ. Наконецъ надо было, вопреки факту этого хотя бы и недоказаннаго познанія, отрицать ихъ познаваемость: знаніе.

<sup>\*)</sup> По одному мъткому заміланію, Канть боліе или меніе легко могь би ножертвовать нонятіемь Бога, но отнюдь не свободи.

о томъ, что изъято изъ подъ неизо́вжныхъ законовъ, невозножно, такъ какъ знаніе и состоитъ-то въ онредѣленіи того, что неизо́вжно должно быть, такъ что свобода и познаваемость несоединимы; о подчиненномъ человѣкѣ можно знать, когда и что онъ долженъ сдѣлать, а о свободномъ знать этого нельзя.

Противоръчіе знанія о вещахъ въ себъ и одновременнаго отрицанія ихъ сознаваемости, да еще вынужденное такциъ шаткихъ доводомъ, какъ невозножность правственности безъ свободи, и вообще произвольный характеръ всего учения о вещахъ въ себъ — все это должно было повесть къ перенене взгляда на нихъ. Еще Якоби въ 1787 г. указалъ, что у Канта это понятіе приводеть къ противоръчіянь. Этой перенёны большинство достигло отриданіемъ ихъ существованія. Почти одновременно съ Векконъ и Фихте выступнаъ на этотъ путь въ 1793 г. Салононъ Майионъ. Вещь въ себъ, по его разсуждению, непознаваена, такъ какъ она не можетъ быть нами представлена (въдь представляенъ себѣ явленія), а потону она не существуеть. Ее считають находящейся выв нашего сознанія причиной того, что въ нашенъ сознании представляется какъ красное, сладкое, кислое и т. д. Подъ этимъ опредъленіемъ невозможно подразумъвать что либо опредъленное, указуемое. \*) Собственно говоря здъсь им находинъ только голословное отрицание вещей въ себъ: непознаваемость вещей въ себъ еще не составляетъ ихъ отсутствія. Что принадлежить къ міру явленій, то обязательно, т. с. по апріорнымъ требованіямъ должно обладать эмпирической указусностью (бить предметоиъ возможнаго опыта, а потому и представления); но апріорныя требованія къ вещанъ въ себѣ неприминны.

Вслёдъ за тёхъ отрицалъ ихъ и Фихте. Нельзя считать вещей въ себё причиной наглядныхъ представленій о мірѣ, хотя бы нисколько съ ними несходными; онѣ не могутъ быть никакой причиной, и ихъ вовсе иѣтъ. Что такое вещь въ себѣ? Мы инслимъ сзади наглядныхъ представленій соотвѣтствующій имъ предметъ, какъ причину ихъ существованія; им предиолагаемъ, что этотъ предметъ дѣйствуетъ на насъ и благодаря этому въ насъ возникаетъ представленіе внѣшняго міра со всѣмъ его пространствомъ, временемъ, ходъ котораго опредѣляется категоріями и

\*) Geschichte der neueren Phiosophie von Kuno Fischer V. B. München 1884 crp. 183. т. д. Но вёдь эту причину. им должни неизбёжно имслить: въ этомъ состоитъ апріорное условіе возможности сознанія. Смёшно же говорить, что оно то и возбуждаетъ нашу воспріничивость, наши чувства. А что такое предметъ, который въ то же время не долженъ быть эмпирически даннымъ? Это объектирующее наши ощущенія *понятіе*; но взятое отдёльно отъ ощущеній, одна лишь форма объектированія; какъ же она будетъ существовать помимо нашего сознанія? Это сущая нелёпость \*).

Таковы доводы Фихте, которые ровно ничего не докязывають и въ концё концовъ implicite сводятся къ Майноновскимъ вмёстё съ ихъ ошибкой, состоящей въ перенесения апріорныхъ требованій на вещи въ себъ. Изъ того, что предположеніе сзади явленій вхъ причины вынуждается условіяни возножности сознанія, такъ что еще не обязываеть допускать такую причину, вовсе не слъдуетъ, чтобы она и не существовала. Она, ножеть быть, существуеть и вызываеть нашу способность сознанія (или, если угодно, возбуждаеть въ душь сознаніе — въдь коль скоро вещи въ себъ существують, то и душа ножеть быть одной изъ нихъ), а все прочее определяется его основными законами; — возникають ощущения, которыя производятся вибств съ пространствоиъ и времененъ, въ опредѣленной связи другъ съ другомъ и т. д. То-же саное имбеть место и про замечание Фихте о понятія предмета: апріорное понятіе предмета не можетъ быть разсматриваено какъ дъйствующая на наше сознание (возбуждающая его дбятельность), отдельно отъ него находящаяся причина; но это не ибшаетъ существовать таковой, и не доказиваетъ, что ся нътъ. Если взять Фихтевские доводи со встиъ тёмъ, что въ нихъ подразумёвается, то они примуть такой видъ: все, что наиъ кажется извъстнымъ о вещахъ въ себъ, вытекаетъ какъ неизбъжная точка зрвнія (объектированіе) изъ условій возножности сознанія, а поточу не обязательно ни для чего за его предълани; въ остальныхъ же отношенияхъ о вещахъ въ себъ нельзя составить никакого представления; а потому онь не существують. Но коль скоро им ничего не знаемъ и не можемъ знать о вещахъ въ себъ, то это еще не значитъ, что ихъ нътъ. Явленіе, если оно гдѣ либо существуеть, должно быть чѣнь либо

<sup>\*)</sup> J. G. Fichte Sümtl. Werke. I Abt. I B. Berlin. 1845. Zweite Einleitung in die Wissemchaftslehre crp. 480 u cr54.

охарактеризовано и быть преднетонъ созможнаю нознанія (хотя бы еще не существующаго), таково апріорное требованіе, вытекающее изъ самаго понятія явленія, какъ объектированнаго продукта сознанія; но апріорныя понятія могуть быть и непримѣнимы къ вещамъ въ себѣ. Любопытно, что въ явно высказанныхъ мысляхъ Фихте и самъ выставляеть это правило: предположеніе причины есть апріорное условіе сознанія, въ немъ состонтъ объектированіе, а потому первое еще не ручается за существованіе вещей въ себѣ; а въ томъ, что онъ подразумѣваетъ или высказываетъ нежду строкъ, онъ не исполняетъ этого правила и примѣняетъ къ вещамъ въ себѣ апріорныя требованія.

Посл'я Фихте отрицание иножественности вещей въ себ'я сд'ялалось господствующимъ надъ иногими инслителями догнатонъ. На ряду съ этой ошнокой Фихте сделаль еще другую, которая наложная особый отпечатокъ на теорія Шеллинга и Гегеля. Перенося на познание вещей въ себъ апріорное требование указаености положительнаго содержанія реальнаго понятія и отрицая чрезъ это ихъ иножественность, онъ такимъ образомъ получилъ только одну вещь въ себъ-ту, изъ двательности которой (или иначе-ту дѣятельность, изъ которой) возникаеть представление являющагося бытія. Внутри сознанія въ силу апріорицать законовъ сознавания всякая двятельность и все то, что инслится нама аналогично съ ней (напримеръ хотеніе, чувствованіе и т. д.), должны принадлежать какому нибудь субъекту. Въ нірѣ явленій это апріорное требованіе, какъ и всякое другое, оказывается обязательно реализованнымъ, такъ какъ иначе по ножетъ быть ничто сознаннымъ; но остается неизвъстнымъ, реализованно ли это требование также и въ вещахъ въ себв. То, что производить наглядныя представленія или явленія, пожеть принадлежать какому либо субъекту или же быть безсубъектнымъ. Послёднее кажется наиъ невозножнымъ, и это вполнѣ понятно: чтобы ны ни иыслили, иы подчинаемъ апріорнымъ формамъ нашего сознанія, а потопу и его тоже принисываемъ искоторому субъекту; но это еще не значить, что оно таково п въ дъйствительности. Поэтому, когда у Фихте сверхъ продуктовъ сознанія (явленій) осталась только производящая ихъ или сознающая деятельность, которая вслёдствіе отрицанія иножественности вещей въ себе сдёлалась единичной (во всёхъ разучныхъ существахъ одна и

.

таже), то оставалось еще неопределенныхъ и требовело особаго изследования, принадлежить ли она какому либо субъекту, иными словами (такъ какъ она есть сознающая дъятельность) оставалось неопредёленнымъ, принадлежитъ ли она одному абсолютному, срязу во всёхъ рязумныхъ существахъ пребывающему Я, или же она безсубъектна. Фихте же прямо допустилъ существование абсолютнаго Я, которое раде моральныхъ целей производить весь пірь какь свои наглядныя представленія — в внъшній и внутреній, т. е. множественность вибшинхъ явленій и иножественность личностей. Вслёдствіе отриданія иножественности вещей въ себъ система Фихте составляетъ преализмъ, а вслъдствіе предположенія абсолютнаго субъекта, изъ котораго возникаеть весь мірь явленій, она составляеть субъективный идеализиъ. Идеализиъ оправданъ и доказанъ у Фихто только кажущищся образонъ — путемъ догнатическаго перенесенія на вещи въ себъ апріорныхъ требованій; субъективизиъ же вовсе не доказывается, а принимается на вёру такъ, какъ будто бы онъ составляетъ завъдоно правильное слъдствіе изъ отрицанія иножественности вешей въ себт.

Идеализиь быль унаслёдовань оть Фихте и молча предполагался, какъ завёдомо достовёрная посылка, Шеллингомъ. Что же касается до субъективизма, то онъ скоре подиётные его недоказанность и измённые его на противоположную точку зрёнія. Фихте все выводиль изъ абсолютнаго Я, т. е. изъ Я, которое не есть личность, а сопровождающее ее апріорное понятіе, служащее условіемъ возможности всякаго сознаванія, въ томъ числё и личности. Но въ тоже время онъ самъ же и указывалъ, что Я и не-Я (познающій субъектъ и познавлемый объекть) составляютъ два коррелативныхъ, порознь несуществующихъ, а потому другъ отъ друга неотдёлимыхъ понятія. А Шеллингъ отсюда сдёлалъ слёдующій выводъ. Коль скоро Я и не-Я, познающій субъектъ и познавлемый объектъ, существують не иначе какъ разомъ, возникаютъ виёстѣ, \*) то нельзя говорить, что все возинкаетъ изъ Я, что самъ по себѣ существуетъ нёкоторый абсо-

<sup>\*)</sup> Возникають не во временномъ, а въ апріорномъ смыслѣ. Благодаря этимъ ионятіямъ существуеть в само являющееся время; ноэтому они не могуть возникать въ немъ. Возникають вмѣстѣ—это значить обусловливають другія формы (я наобороть, обусловливаются еще другимв) разонъ.

лютный субъекть: Я, или познающій субъекть не есть сана производящая явленія дёятельность, но однить изъ ся продуктовъ (точно такъ, какъ и не-Я, или объекть), именно — форма внутренихъ явленій.

Если бы Шеллингъ на этокъ и остановился, то онъ былъ бы вполит правъ. Но онъ заминыт догнатическое предположеніе Фихте другихъ противоположныхъ, но столь же догнатически сдъланнымъ предположениемъ. Я и не-Я, субъектъ и объектъ, то, что наяъ является кавъ піръ высля нля идеальный, в то. что является какъ бытіе (познавленые объекты) или реальный міръ, все это возникаеть разомъ изъ одного и того же источника. Слёдовательно, заключаеть Шеллингъ, этоть источникъ не есть ни Я ни не-Я, ни субъекть ни объекть, ни идеальний на реальный міръ, на мысль ни бытіе, а абсолютное безразличіе или, что то же, абсолютное тожество того и другаго-бытія и мысли, реальнаго п пдеальнаго начала п т. д. Если разскатривать этотъ источникъ слять по себѣ, одну лишь его сущность, а не то, что ею обусловлено, то въ немъ все это (бытіе и имсль, начала реальное и идеальное) оказывается еще недифференцированнымъ; слъдовательно въ немъ бытіе и мысль вполив тожественны. \*)

Такимъ образомъ Шеллингъ, отправляясь отъ Фихтевскаго отрицанія множественности вещей въ себѣ и допуская только то бытіе, изъ котораго возникаетъ міръ явленій вмѣстѣ съ познающей его мыслью, этимъ самымъ пришелъ къ тому, чтобн сполна отожествить бытіе съ мыслью. То самое, что составляетъ бытіе, составляетъ и мысль, и наоборотъ. Въ томъ источникѣ изъ котораго возникаетъ все, что мы знаемъ, нѣтъ никакого различія между бытіемъ и мыслью. Эти различія пли это дифференцированіе существуетъ только въ мірѣ явленій, гдѣ въ природѣ преобладаетъ бытіе надъ мыслью, а въ человѣческомъ духѣ наоборотъ; поэтому природа на своихъ крайнихъ стуненяхъ является какъ нѣчто бездушное, безжизненное, но полное реальности; духъ же полонъ жизни, но самъ по себѣ почти не имѣетъ реальности.

\*) Недифференцировано даже отличие тожества оть различий, т. с. оть петожества, въ чемъ и состоить ибсолютность такого тожества.

21



Только въ явленіяхъ Я или субъекть противостонть не-Я, или объекту, а сзяди нихъ полное тожество.

Всв подобныя построенія не невозможны; но они не исключають другихъ предположений о природъ источника міра авленій и объ его отношенияхъ къ послъднинъ. Оставинъ въ сторонъ, что система Шеллинга имъетъ мъсто только въ предположении отсутствія множественности вещей въ себь, что остается у него недоказаннымъ, такъ какъ запиствовано целикомъ у Фихте. Пусть даже нать ничего крома того источника, изъ котораго вознакаеть познающій субъекть и познаваемый объекть. Это не итшаеть сму быть дпфференцированнымъ еще раньше, чъмъ онъ лифференцированъ въ міръ явленій: напримъръ, можетъ быть, каждый атояъ есть обнаружение такого дифференцирования (совершившагося еще раньше дифференцированія реальнаго и идеальнаго начала). Наряду съ этвиъ предположениемъ можно построить вного другихъ (позднъй онъ ихъ и дълалъ), и они не устраняются указаніемъ на то, что общаго источника субъекта и объекта нельзя считать ни темъ ни другияъ. Конечно им не въ состояние опредёлить, каково именно то бытие, которое, можетъ быть, существуетъ сверхъ явленій; но отрицать его основываясь на этой всопредѣлимости, это значитъ поступать также какъ и Майнонъ, т. с. переносить на вещи въ себъ апріорныя требованія.

Отибочное учение Шеллинга отразилось в на философія Гегеля. Послёдній запиствоваль у него положеніе о тожествѣ бытія и мысли, и заключилъ отсюда, что развитіе формъ мысли составляеть развитие формъ бытія. Такъ какъ изолированныя другъ отъ друга япріорныя формы мысли содержать въ себъ противоръчіе, которое вынуждаетъ ихъ дополняться другими форнани, то тотъ же саный процессъ (върнъе ту же связь) онъ предполагалъ и въ формахъ бытія. Такимъ путемъ его система излагаетъ постепенное діалектическое развитіе абсолютной мысли, которая въ тоже время есть и бытіе, такъ что все сущее составляетъ только моженты ся развитія. Въ началѣ берется только ея бытіе помимо всякихъ определеній (качества, количества и т. д.), такъ что оно не ножеть быть отличено оть небытія и сливается съ нипъ, въ чемъ и сказывается необходимость качества, потонъ количества и т. д. Чрезъ это сперва возникають самыя общія формы бытія, вслёдъ за тёмъ рождается внёшній міръ, а отсюда духъ и т. д. Такимъ образовъ законъ невозвожности про-

тиворвчія получиль абсолютное значеніе; онь управляеть не только Ситіенъ, какъ и поскольку мы его сознаенъ, но и битiенъ самниъ по себъ, такимъ, которое существуетъ до сознанія, т. е. обусловливаеть его возможность. Конечно такой выводъ легко сделать, разъ что признано тожество бытія и мысли: послёдняя управляется закономъ противоръчія, а потому ся апріорныя формы выводимы другъ изъ друга діалектическимъ путемъ; а она тожественна съ бытіемъ. Но пе говоря уже о томъ, что оставалось недоклазанныхъ тожество всякато быти съ мыслыю, требовалось бы еще доказать, что законъ противоръчія управляеть есяхой иыслью: им знасиъ, что сму подчинена наша имсль; но, ножетъ быть, существуеть такая мысль, которая изъята изъ подъ его власти, продуктомъ же ся неизвъстнаго намъ какъ бы развити является человическая высль, которой управляеть законь противория. Послёдній кожеть быть переносниь безь всякная доказательствь на то, что существуетъ помимо сознания столь же мало, какъ н всякий вной апріорный законъ: мы ничего не въ состояни сознавать ни иыслить вопреки этому закону; но это не доказываетъ, что ему подчинено бытіе въ себѣ.

Такияъ образовъ у Гегеля, равно какъ и у всёхъ его предшественниковъ по идеализну, им находииъ одну и ту-же ошнокуобабсолючивание нъкоторыхъ апріорныхъ законовъ, признание за ними безъ всякаго доказательства значения какъ для явлений, такъ и для вещей въ себъ. Это была та-же самая нензбъжная въ развитін человѣческой мысли ошибка, которой страдала и чистодогнатическая, т. е. до-кантовская философія; разница только въ тояъ, что послёдняя не имёла оправданія апріорныхъ законовь даже и для міра явленій, посл'ь-кантовская же философія пріобрёла его, но продолжала пользоваться нёкоторыми изъ нихъ на въру относительно вещей въ себъ. Множественность послъднихъ отрицалась на основания чисто-апріорныхъ соображеній; такимъ же путемъ опредълялась и потусторонния природа остающейся единичной вещи въ себъ (абсолютное Я, абсолютное тожество, абсолютная тожественная съ бытіень мысль). А нежду твиз, ни вещи въ себъ, ни ихъ отношенія къ явленіянъ а priori непознаваемы, такъ какъ остается неизвёстнымъ, распространяется ля значеніє апріорныхъ формъ и за предблы сознанія, или же танъ господствуетъ совсвиъ вной родъ связи бытія, о которой, конечно, въ таконъ случав им не ноженъ нивть ни налвешаго

21\*

понятія. Напримёръ, нётъ ли между принципами міра явленій и принципами потусторонняго бытія и его отношеній къ явленіямъ столь же рёзкаго различія, которое предполагалъ Платонъ между чувственнымъ міромъ и міромъ идей? Кто и какъ докажетъ обратное? Можетъ быть, апріорные принципы сохраняють свое значеніе и тамъ; но это еще нужно доказать, и при томъ — отнюдь не апріорнымъ путемъ, потому что объ его то пригодности и идетъ рёчь; въ ней то мы и сомнёваемся.

Конечно, съ явкоторой видимостью правдоподобія можно возразнть на это. что наяъ нътъ никакого дъла до потустороннаго міра и мы поэтому въ правъ игнорировать его, строить систему знанія такъ, какъ будто бы онъ не существуеть. Вотъ съ этямъ то им и не можемъ согласиться, потому что подобная независимость знанія въ дъйствительности будеть только кажущейся. Разсуждая такъ, ны втихомолку допускаенъ, что потусторонній нірь завидомо нисколько не отражается на посюстороннемь: нначе какъ же можетъ наша система міра явленій быть такой, что какъ будто бы ничего нътъ сверхъ явленій? Еслибы, консчно, наяъ удалось построить все знаніе сполна а priori, т. е. еслибы удалось построить такую чисто апріорную систему, которая сполна охватила бы міръ явленій, то тогда, не рискуя противоръчить опыту, им иогли бы игнорировать иръ вещей въ ссоб: відь при такихъ условіяхъ въ явленіяхъ не было бы никакихъ слѣдовъ ихъ существования. Астрономъ, напримъръ, ножеть изучать планстную систему, не делая предположений о существования нліяющихъ на нее тіль, лишь до тіхъ поръ, пока всі выводы изъ закона тяготенія въ примененія къ уже известнымъ светилахъ покрываютъ собой данныя въ опыть явленія. Но если и возможно построение подобной системы, то во всякоиъ случав не теперь, такъ какъ для этого требуется не только широкое развитие профизики, но и полное развитие встать остальныхъ наукъ: иначе вакъ же намъ свёрить, дёйствительно ли наша система виоли совпадаеть съ міромъ явленій? Отсюда видно, что ни въ косиъ случав им не моженъ двигаться только сверху внизъ (отъ предположения объ отношенияхъ вещей въ себъ къ явлеиіянъ, т. е. объ участія или безучастія первыхъ въ составъ послёднихъ), но всегда должны имёть также предъ глазами и составь опытя, т. с. двигаться преимущественно свизу вверхъ. Да и вообще изучение состава опыта (разложение его на апріорние

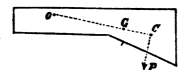
и апостеріорные элементы) обязательно для насъ, потому что этотъ путь инчего не предръшаеть, нежду твиъ ниветь то незанънниое пренмущество, что на немъ легко провърить всё апріорные выводы: въдь всё они должны быть реализованы въ опитѣ; слъдовательно, въ случаъ, если они правильны, они не ногуть ему противоръчить. Сами же по себъ они настолько трудни, что исизбъжно требуютъ подобной провърки.

# приложение пи.

## (КЪ ГЛАВВ Х.)

Изслѣдованіе Пуансо объ ударѣ вращающихся тълъ.

Для доказательства того, что уменьшение сумям объихъ скоростей (вращательной и поступательной) составляеть общее правило толчковъ неупругихъ тълъ, приводниъ вкратцѣ ходъ разсужденій Пуансо, избъгая аналитическихъ выкладокъ и ограничиваясь лишь главными положеніями. Представимъ себѣ абсолютно неупругое свободное тило какой угодно формы. Центръ тяжести его означимъ чрезъ G. Пусть на тѣзо дѣйствуетъ ударъ по на-



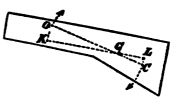
правленію линіи СР. величина силы котораго выражается той же линіей • СР; будемъ называть ее просто Р. Послёдствія удара вполнё ясны: еслибы овъ пришелся въ центръ

тяжести тела (въ G), то оно двигалось бы по направлению удара со скоростью Р безъ всякаго вращенія; а такъ какъ онъ пришелся въ сторонѣ отъ центра тажести, то тѣло одновременно получить и поступательное движение и вращательное вокругь нѣкоторой точки О, такъ что послёдняя въ переое міновеніе движенія остается въ повов. \*)

<sup>\*)</sup> Liouville Journ. d. mattem. Paris 1857 Ser. II. T. II. Sur la percussion des corps. Par Poinsot стр. 283 № 6. Въ сейчасъ сказанномъ легко убъдиться, если толкать хотя бы и перовную налку то въ центрѣ тажести, то въ сторонѣ отъ него: въ первоиъ случат вся налка будеть переитщаться параллельно саной

Точку С (основание перпенднкуляра изъ центра тажести на линию удара) Пулнсо называетъ центронъ удара (centre de percussion), а точку О (вокругъ которой происходитъ вращение) произвольнымъ центромъ вращения (centre spontané de rotation). Произвольнымъ, потому что тѣло уста-

навливаетъ его само по себѣ, а крохѣ того онъ каждое игновеніе изиѣняетъ свое иѣсто, такъ что было бы вѣрнѣе называть его игновецнымъ центромъ: тѣло вращается, а оба центра предполагаются лежащими на линін, пер-



пендикулярной въ пути поступательнаго движенія (потому что каждое игновеніе тёло можно разсиатривать какъ только что начавшимъ двигаться, а ударъ каждое игновеніе предполагать по направленію движенія); слёдовательно оба центра только переое міновеніе приходятся на линію ОС, а въ одно изъ слёдующихъ окажутся, напримёръ, въ точкахъ К и L. Поэтому, когда говорится о томъ или другомъ изъ этихъ центровъ, то предполагается лишь центръ даннаго игновенія. \*)

Пуансо доказываеть про эти центры, что они взанини могуть замёнать другь друга, т. е. если ударь *Р* приходится вы точкь *O*, то центромъ вращенія служить только точка *C*, и наобороть. \*\*) А съ другой стороны они оба связаны строго опредѣленнымъ отношеніемъ, именно  $CG \cdot OG = A^2$  (*A* постоянная для каждаго тѣла), такъ что зная одинъ изъ нихъ ин тотчасъ опредѣлимъ положеніе другаго. \*\*\*)

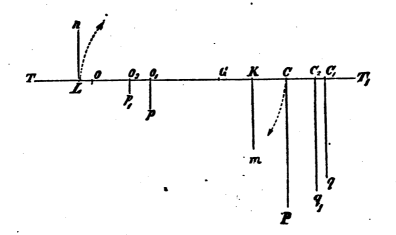
Послѣдствія толчка такого тѣла о какое либо препятствіе могутъ быть самыми разнообразными, глядя по тому, какой точкой оно ударится. Такъ если оно истрѣтится съ неподвижнымъ прецатствіемъ точкой O, т. е. произвольнымъ центромъ вращенія даннаго мгновенія, то оно не потерцитъ никакихъ перемѣнъ, по-

\*) 1. c. 282-284 Je 2, 6, 7. \*\*) 1. c. 286 Je 11. \*\*\*) 1. c. 283 Je 5.

себѣ безъ всякаго вращенія, во второнъ же и перемѣщаться ностувательно и вращаться; подставляя же сй во время движенія какое либо пренятствіе, такъ чтобы она ударялась объ него различными точками, им ноженъ наглядно воспроизвесть и всѣ ниже описанные результаты удара вращающагося твла о ненодвижное препятствіе.

тому что точка О въ данное мгновеніе остается въ поков, такъ что въ сущности не пропсходитъ толчка. \*) Если же встрѣча пропзойдетъ въ точкѣ С, въ центрѣ удара, то тѣло потеряетъ одновременно и вращательное и поступательное движеніе, потому что толчокъ долженъ разрушить всю ту силу, которая приложена въ точкѣ С и которая вызываетъ оба эти движенія.

Разнообразіе послёдствій встрёчи вращающагося тёла съ неподвижнымъ препятствіемъ, а вмёстё съ тёмъ и причина возникновенія каждаго результата дёлаются болёв ясными, если мы разсматриваемъ вопросъ въ общемъ видё. Пусть G есть центръ тяжести тёла,  $TT_1$  перпендикуляръ къ силё P, C центръ удара



даннаго мгновенія, О произвольный цептръ вращенія того же самаго мгновенія. На С въ данное мгновеніе дъйствуетъ сила P=CP. Мы хотимъ узнать каковы будутъ послёдствія встрёчи тёла съ препятствіемъ въ точкѣ  $C_1$ , при чемъ препятствіе будетъ неподвижнымъ, такъ что разрушитъ всю ту силу, которая находится въ точкѣ  $C_1$ . Пусть на эту точку дѣйствуетъ въ данный моментъ спла q. Есля бы она была одна, то тѣло имѣло бы центромъ вращенія не O, а какую нибудь другую точку  $O_1$ , \*\*) которая въ это мгновеніе оставалась бы въ покоѣ; но въ дѣйствительности подъ вліяніемъ сили P центромъ вращенія служитъ точка

\*) c. l. 289 Ne 16.

\*\*) Вѣдь Пуансо прежде доказиваеть, что разстоянія центровъ вращенія (0) и удара (C) оть центра тяжести (G) связаны между собой строго опредъзеннымъ отношеніемъ (CG • OG =  $A^{5}$ ).



О. Отсюда слёдуетъ, что въ то вреня, когда на  $C_1$  дёйствуетъ снла q, на  $O_1$  тоже дёйствуетъ нъкоторая снла p — такая, что она, дёйствуя виёстё съ q, даетъ дёйствіе, равное дёйствію снли P (т. е. добавочная до P къ снлё q но закону сложенія нараллельныхъ дёйствующихъ на пряную линію силъ), и заставляетъ точку  $O_1$  не оставаться въ это игновеніе въ покої, а вращаться вокругъ О. \*) Если чрезъ встрёчу съ препятствіенъ снла q разрушается, то тёло остается подъ вліяніенъ одной лишь силы p, которая уже одна должна двигать его (повернуез вокругъ  $C_1$ ). Такъ какъ p приложена къ центру вращенія ( $O_1$ ), соотвётствующихъ точкахъ должна составлять силъ дёйствующихъ въ объихъ точкахъ должна составлять силъ P, то отъ положенія точки удара зависить мъсто, величина и направленіе остающейся силы. (Для насъ вяжны только направленія).

Такъ, еслиби им взяли точку С, ближе въ С, напринъръ въ С<sub>3</sub>, то О<sub>1</sub> придвинулось бы къ О, перешло бы въ О<sub>3</sub>, а сила р уменьшилась бы до p<sub>1</sub>. \*\*) А еслибы твло столкнулось съ препятствіемъ въ точкъ K, лежащей между точкой приложенія цілой силы (С) и центромъ тяжести (С), то соотвітствующій точкъ Кили дъйствующей въ ней снль т центръ вращенія перешель бы за О въ точку L. Тогда для возстановленія полнаго действія силы Р должна находиться въ точке L такая сила, которая действуеть въ другую сторону сравнительно съ Р п т, потому что если тело находится подъ вліяніемъ только одной свлы т, то точка L должна остаться въ данный моменть въ покот, въ действительности же подъ вліяніемъ силы P она должна вращаться вокругъ O въ ту же сторону, какъ н точка С (какъ это указано стрелками); поэтому добавочная сила должна дъйствовать не сверху внизъ, а снизу вверхъ. Если же наше тело ударится о прецятствие точкой К, то въ немъ изчезнетъ вся сила т, и останется одна лишь и, которая ножеть заставить его двигаться въ направлении, обратномъ съ прежнимъ, т. е. сиизу вверхъ, такъ что тело отразится, какъ будто бы оно получило свойство упругнхъ тълъ. При томъ это отражение ножетъ происходить съ различными скоростями -- съ равной той посту-

\*) Точка О, вращается вокругь О; следовательно въ О, приложена некоторая сила р. 11 сила р и сила q существують вследствие удара СР; воэтому объ должин его замещать.

\*\*) Відь р и q, а также рі и 'q, должны завіщать P.

пательной скорости, которая была у тёла до встрёчи съ преиятствіень, съ неньшей и съ большей, чёнь послёдняя. \*) Что же служить причиной такого явленія? То, что чрезъ встрѣчу съ препятствіенъ хотя движеніе и уничтожается въ тіль, но не сполна, я только часть его, другая же остается и уже не только вращаеть тіло, а сообщаеть сму также и поступательное движеніе, и глядя по тому, гдё лежала точка встрёчи тёла съ препятствіенъ, это двежение можеть быть направлено какъ въ ту, такъ и въ другую сторону. Слёдовательно причина всёхъ подобныхъ явленій состоить въ преобразовании части вращательнаго движения въ поступательное. Въ дъйствительно же упругихъ телахъ отражение происходить безъ похощи подобнаго преобразования. Воть это то обстоятельство — необходимость присутствія вращательнаго дви**женія**, которое преобразовывалось бы въ поступательное пося утраты части послёдняго и дёлаеть то, что хотя неупругія тёла вслёдствіе вращенія п отражаются, какъ бы они были упругими, тъхъ не менъе не способны сохранять энсргіп: при каждомъ ударъ общая суния движений уменьшается, и послѣ нѣсколькихъ ударовъ движение исчезнотъ сполня.

#### \*) l. c. 288 X 15, 299, 300 XM 31, 82.



# ПРИЛОЖЕНИЕ 1V.

### (K% FJABS XI.)

# Примѣры рѣшенія проблемы механическаго . тяготѣнія.

Чтобы охарактеризовать, какъ современные послѣдователи механизма стараются объяснить тяготѣніе какой бы то ни было цѣной и какой произволъ допускаютъ они въ своихъ построеніяхъ, прибавляемъ къ указаннымъ въ текстѣ обращикамъ рѣшеній проблемы механическаго тяготѣнія еще нѣсколько другихъ, сопровождая каждое изъ нихъ его краткой оцѣнкой. Нѣкоторыя изъ нихъ (если не всѣ) служатъ прекраснымъ примѣромъ тѣхъ нелѣпостсй, до которыхъ могутъ договориться люди, ослѣвленные предвзатой метафизической теоріей, вынуждающей ихъ отрицать нѣкоторыя стороны явленій ео чтобы то ни стало. Такъ, напримѣръ, относительно Фрича \*) ножно даже сомнѣваться, нозволительно ли о немъ серьозно упоминать.

Онъ отрицаеть упругост з атонахъ эенра, но не потерю живой силы при столкновени. «хъ. Деказывается же это. такимъ соображениемъ. Скорость и наклонно ударяющаго эенрнаго атома разложимъ на касательную въ ударяемому в и перпендикулярную къ нему с; тогда  $b^2 + c^2 = a^2$ . Перпендикулярная с встръчая покоющийся ударяемый атомъ, еся передается ему, а в остается въ ударяющемъ. Если допустияъ, что вст

\*) Fritsch. Theorie dcr Newton'schen Gravitation und des Mariotteschen Gesetzes.

атоны эенра нибють одинаковыя нассы — m, то живыя силы нашихь двухь атомовь послё удара будуть  $\frac{mb^2}{2}$  и  $\frac{mc^2}{2}$ , что — очевидно — равно  $\frac{ma^2}{2}$ . \*)

Все основано на тохъ, что *ося* перпендикулярная скорость переходить въ ударяемое тѣло, между тѣмъ при ударѣ неупругихъ тѣлъ при равенствѣ массъ алгебранческая сумма скоростей распредѣляется поровну, такъ что въ данномъ случаѣ у каждаго атома будетъ скорость  $\frac{c}{2}$ . Поэтому сумма живыхъ силъ послѣ удара была бы  $\frac{m}{2} (b^2 + \frac{c^3}{4}) + \frac{mc^3}{2 \cdot 4} = \frac{m}{2} (b^2 + \frac{c^3}{2}).$ 

Столь же произвольно доказывается существование въ зенръ поперечныхъ волнъ. Атомы его двигаются въ разныхъ направленіяхъ и сталкиваются съ безбонечно большой сравнительно съ ними въсомой молекулой. Послёдняя поконтся. "Но если ны будехъ соотноснть всъ движения, какъ относительныя, съ частицами эонра, то большая частица, которая въ абсолютномъ симслв хожеть поконться, относительно (подразумивается относительно частица эвира, которыя разсматриваются какт покоющіяся) будеть въ живоиъ движении; она будеть оттёснять прилегающія частицы и снова уступать ниъ ибсто. Следствіемъ же этого будеть то, что въ движущенся зопрѣ вокругъ большой частицы, возникиеть новая волна" \*\*). Такимъ образомъ водны возникаютъ только вслёдствіе простаго разсматриванія движеній. Тяготёніе объясняется продольными волнами, про которыя говорится только то, что коль скоро допущены поперечныя, то нътъ основанія, которое указывало бы невозможность продольныхъ \*\*\*).

Шпиллеръ \*\*\*\*) находить причину тяготинія въ давленія атомовъ эонра. Если предположить два атома грубой натеріи С и О и провесть чрезъ нихъ плоскости *зи* и *ks*, перпендикулярныя къ линіи, соединяющей ихъ центры, то давленіе зонра, заключеннаго между этими плоскостями не будетъ имѣть никакого вліянія на атомы С и О. Доказывается это слёдующимъ соображеніемъ. Для каждаго давленія *mC* найдется всегда три попарно

<sup>\*)</sup> CM. y Isenkrahe das Räthsel von der Schwerkr. crp. 98, дословная виниска изъ Фрича.

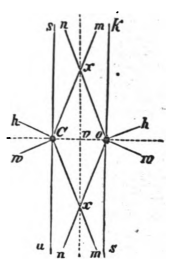
<sup>\*\*)</sup> См. выписку у Изенкраге 1. с. стр. 103.

<sup>\*\*\*)</sup> ib. crp. 106.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Die Urkraft des Weltalls. Berlin. 1876.

симпетричныхъ нО, нО, тС; каждая нара тС и нО, нересвилясь въ пунктв x, будетъ дъйствовать по равнодъйствующей идущей но xx, и такимъ образовъ всъ дъйствія этихъ давленій уничтожатся

другъ друговъ. А вслёдствіе этого давленія, находящіяся за воображаемыми плоскостями, напримёръ kC в wC, не будутъ встрёчать противодёйствія и, соединяясь вмёстё, будутъ двигать однить атомъ по направленію другаго, чёмъ и вызовется видимость притяженія. Въ примёчанія къ стр. 276 мы говорили, что посредствомъ подобнаго, сходнаго съ гидростатическимъ, давленія не можетъ возникнуть суррогатъ таготёнія: въ водё существуетъ такое давленіе во всё стороны, но тёла, погруженныя въ нес, не сближаются нежду собой. Причина этого состоитъ въ томъ,



что двѣ силы образують равнодѣйствующую лишь въ тонъ случаѣ, когда овѣ дѣйствують на одинь и тоть же преднеть, а не на два, какъ здѣсь; поэтому давленія, находящіяся внутри плоскости, не уничтожаются взявино, а противодѣйствують идущимъ взвнѣ.

Шрамиъ \*) предполагаеть атомы зонра совершенно упругнин и движущимися съ огромной скоростью во всёхъ направленіяхъ. Встрёчаясь съ какой либо иолекулой *M*, онё отражаются отъ нея, такъ что будь она одна, то всё толчки взанино уравновёшивались бы. Если же существуеть другая иолекула *M*<sub>1</sub>, то между касательными поверхностями, проведенными изъ центря каждой иолекулы къ другой, должно существовать пространство, въ которомъ отраженные атомы зонра встрёчаются съ другой иолекулой, чёмъ и нарушается равновёсіе. Нарушеніе это, по мнёнію Шрамма, зависитъ отъ того, что отраженіе, какъ бы быстро оно ни совершалось, требуетъ нёкотораго промежутка времени; поэтому до внутренней (обращенной къ *M*<sub>1</sub>) поверхности иолекулы *M* въ присутствіи *M*<sub>1</sub> достигнотъ въ одно и тоже

\*) Die allgemeine Bewegung der Materie als Grundursache der Naturerscheinungen. Wien. 1872. время меньшее число частицъ зонра сравнительно съ тъмъ чис-. ловъ, которое достигало бы до нея, еслибы не было молекулы М,, такъ какъ въ этомъ случав вмёсто отраженныхъ частицъ приходили бы неотраженныя. Чрезъ уменьшение числа ударовъ, хотя бы они и сохраняли прежнюю силу, молекула М должна двигаться по направлению къ M1. Сверхъ указаннаго въ текстъ книги \*) недостатка, общаго у этой теорін со всёми другими, которыя выводять тяготёніе посредствонь простаго толчка, отивтимъ въ ней еще слёдующій. Выводъ Шрамма справедливъ только для нёсколькихъ первыхъ мгновеній, послё того какъ начался описываеный имъ процессъ, но не болѣе того. Допустивъ для ясности, что на колекулу М эенрныя частицы падають не непрерывно, а чрезъ промежутки въ одну секунду, и что какъ справа такъ и слъва на нее каждый разъ падало бы по тысячъ частицъ, если бы не было другой молекулы М1. Пусть теперь послёдняя появилась справа отъ М, а отражение эоприыхъ частицъ отъ М, замедляетъ каждый разъ ихъ надение на М на одну секунлу. Тогда, разумбется, въ первую секунду частицы будуть цадать на М только слѣва, потому что цервое паденіе правыхъ замедлилось на секунду. Но за то со вторымъ паденісиъ лѣвыхъ совпадетъ первое паденіе правыхъ, съ третьияъ паденьовъ лёвыхъ - второе правыхъ и т. д., потому что каждое правое паденіе замедляется на секунду. Слёдовательно кромѣ перваго раза молекула М будеть и справа и слъва получать по одинаковому числу ударовъ.

Изенкраге \*\*) эемръ считаетъ газомъ, атомы котораго абсолютно неупруги и двигаются во вссвозможныхъ направленияхъ. Отсутствие упругости не препятствуетъ все-таки имъ отражаться отъ молекулъ грубой материя, если только они встрвчаютъ послѣдния не по перпендикулярамъ къ поверхностямъ молекулъ; иначе же они остаются на поверхности. Вычисляя результаты этого отражения, Изенкраге приходитъ къ выводу, что отъ присутствия каждой молекулы, средняя скорость нѣкотораго числа (именно отраженныхъ) атомовъ эенра уменьшается даже иногда на 2 первоначальной, виѣстѣ съ чѣмъ плотность эенра вокругъ

<sup>\*)</sup> Сн. стр. 282.

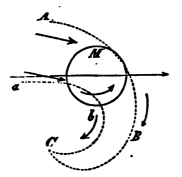
<sup>\*\*)</sup> Das Rätsel von der Schwerkraft. Braunschweig 1879 r.

нолекулы распредёляется нначе чёнъ прежде: эенръ дёлается гуще около нея, и плотность убываеть по квадратань разстояній. Еслибы нолекула оставалясь одня, то, получая отовсюду одинаковые толчки, она находилась бы въ равновеси: но когда зонръ подверженъ вліянію другой молекулы, то по направленію отъ послёдней, какъ только что упонянуто, будутъ приходить атомы съ неньшей скоростью, а нотому и съ непьшей силой удара, чрезъ что возникаетъ неханический суррогатъ силы тяготвнія. Совокупное же вліяніе взавиваго загораживанія и неодинаковаго распределения плотности эонра вокругь нолекуль, даеть убываніе ускореній по квадратань разстояній. Но какъ возможно, чтобы повсюду во встать направленіяхъ шло безконечное число непроницаемыхъ частицъ? Другое занъчаніе. Частицы надающія по перпендекуляранъ къ поверхности нолекули должни оставаться на ней и увеличивать ее собой. Спрашивается, отчего же ны не запъчаенъ увеличения въся тълъ? Каждое игновение черезъ каждый пункть проходеть во всёхъ направленіяхъ безконечное число частицъ, а слъдовательно — и тъхъ, которыя, присоединяясь къ грубниъ нолекуланъ, ногли бы увеличить ихъ собой; а нежду твиъ этого нать. Неужели же грубня нолекули -- ввсоныя, а мелкія эопрныя — невѣсоны?

Фёре \*) предполагаеть міровое пространство наполненнымь эонромъ, частицы котораго различаются по величинѣ, и онѣ производятъ давленіе во всѣ стороны. Если представить себѣ движущееся шарообразное пространство, наполненное такимъ эенромъ, и какое нибудь тѣло въ немъ, то внѣшній эепръ, давя на тѣло (съ силой, обратной R<sup>2</sup> отъ центра), будетъ прижимать его къ центру шара, такъ что каждое движеніе въ этомъ пространствѣ должно сдѣлаться синралеобразнымъ. Скорости движенія въ этой спирали будутъ неодинаковы — больше къ центру и меньше къ поверхности шара. Вычислая вхъ, Фёре старается доказать, что вслѣдствіе этой разности тѣло, погруженное въ земъ, не будетъ приближаться по синрали къ ся центру, но пріобрѣтетъ вращательное движеніе и будетъ описывать вокругъ центра замкнутую линію. Этотъ выводъ дѣлается вполнѣ нагляднымъ, если мы представняъ часть спирали, въ которой внутренняя часть аbС дви-

\*) Föhre, Die Bewegungen im Sonnenraum. Dresden. 1882.

гается скорње внёшней ABC; тогда нижняя половина тела M будетъ скорње двигаться вправо, челъ верхняя, и чрезъ это M будетъ, вопервыхъ, выходить изъ спирали, а вовторыхъ-пріобрѣ-



теть вращательное движеніе по паправленію стрѣлки. Подобнымъ процессомъ объясняеть Фёре астрономическія и земныя явленія безъ помощи силы тяготѣнія. — Оставляя въ сторопѣ необходимость объяснить разныя затрудненія, какъ-то несовпаденіе (при томъ разлвчное) экваторіальныхъ плоскостей съ орбитами, движенія кометъ и т. д., укажемъ слѣдующій главний недоста-

токъ этой гипотези. Въ своихъ разсужденіяхъ Фёре береть въ разсчетъ давленіе эоира только въ одну сторону — къ вѣсоиняъ тѣлаяъ, а на обратное не обращаетъ вниманія; мсжду тѣмъ оба они должны уравновѣшиваться, и не будетъ причины для образованія сивральныхъ движеній, подобно тому какъ ихъ нѣтъ въ жидкостяхъ и газахъ.

Въ заключение укажемъ на попытки чистаго мезанизма снасти сохранение энерги или, что то же, живыхъ силъ. Объ одной изъ нихъ, предложенной Секки, мы уже говорили; поэтому ограничнися здёсь упоминаніемъ только о той, которую дёлаеть Изенбраге. Онъ разсматриваетъ въсомыя молекулы, какъ сложенныя изъ соединенія простыхъ атоховъ. На эти соединенія, которыя въ конць концовъ должны принять шарообразную форму, наталкиваются со всёхъ вибшнихъ сторонъ атомы зопра, и прижимаютъ составные атояы молекулы другъ къ другу. Еслиби зопрные атоям ударяли молекулу со всёхъ сторонъ одновременно, то она не измёняла бы своей формы. Но допустимъ, что удары, хотя они взаимно уравновѣшиваются, совершаются не одновременно. Тогда каждый отдъльный ударъ нарушитъ шарообразность молекулы; и ся поверхность будеть непрерывно колебаться, то растягиваясь по какону либо діаметру, то съуживаясь по этому діяметру и растягиваясь уже по другому. "Мнѣ кажется не невозможнымъ, говоритъ Изенкраге, представлять себѣ такимъ путемъ эластичность молекулъ (по крайней ифрф, до извъстной степени), какъ слъдствіе повсюднаго давленія зевра". \*) Изенкраге не вдается въ подробности

\*) l. c. crp. 151,

этого взгляда; но его ошибка обнаруживается и безъ того достаточно ясно. Онъ снъшалъ эластичность, какъ возстановление форкы, съ эластичностью, въ спыслё возстановления живыхъ снат. Когда двѣ нолекулы столкнутся нежду собой, то онѣ удерживаются одна возл'я другой летящнить на нихъ со всёхъ сторонъ эевроиъ; вслёдствіе получаенных ини со всёхъ сторонъ ударовъ сив должны слиться нежду собой въ одну большую нолектлу. А отсюда ясно видна неизбъжность уненьшения общей суним живыхъ снях, потону что для ся сохранения требуется, чтобы нолекулы носл'я толчка удалялись другъ отъ друга. Сверхъ этого главнаго недостатка гипотеза Изенкраге страдаеть еще твиз, что въ ней, собственно говоря, нътъ къста сложнымъ нолекуланъ; но крайней итръ, ихъ существованіе должно быть признано нало въроятнымъ. Еслибы нолекулы получали удары со всёхъ сторонъ одновреженно, то каждая наъ вихъ, сслибы не сталкивалась съ другими сохраняла бы навсегда свою форму и свой составъ. Но толчки исянтываются сю не одновременно; а при этонъ становится не только возможнымъ, но и вполнъ въроятнымъ, что одниъ зопрный атомъ свониъ косынъ (направленнымъ не. къ центру нолекулы) ударонъ сдвинетъ съ изста (какъ бы сръжетъ, наприябръ, слъва направо) нѣкоторую группу составляющихъ ее первоначальныхъ атоновъ, которая вслёдъ за тёмъ получить ударъ периендикулярный къ прежнену (напримъръ сверху внизъ) и т. д., такъ что, двигаясь зигзагообрязно, она удалится отъ остальныхъ группъ молекулы, и выйдеть наъ ся состава. Гакниъ путемъ каждая нолекула не только ножетъ, но, въроятнъй всего, и должна разсицаться на первоначальные атохы.

## Оглавленіе первой части.

Предпсловів.

Стран.

I. Кратика догнатическихъ направленій. Опреділе-ГЛАВА ніе философів. Несомитиные элементы познавія. Явленія я вещи въ себъ. Мибніе Кирхгофа о понятія причины. Эмпярическая недоказуемость закона причинности. Значеніе критико-философскихъ изслѣдованій. Связь эмпиризна съ скептицизмонь и суевфріемь. Незаметность причинной связи въ непосредственномъ општв. Обусловлепность општа лясей причивности. Зпачение ся для иден вибшияго міра и для двятельности созванія. Недоказавность реальности прирожденныхъ идей. Сходство раціонализма съ эмпиризмомъ и неизбъжность для нихъ догнатовъ о вещахъ въ себъ. Неизбъжность онтологическаго аргумента въ раціонализия. Отличіе прирожденныхъ идей отъ апріорныхъ. Новый раціонализиъ. Альбортъ Ланге и Гельмгольцъ •

Г.ЛАВА II. Принцины критической онлосоой Условія возможности несомићинаго познанія. Путь рішенія вопроса объ его возможности. Описаніе критической точки зрінія. Обоснованіе объективнаго характера явленій. Недоказанность существованія вещей въ себт. Объясненіе объективности связи явленій. Объясневіе увіренности въ сущестьованіи вещей въ себт. Объясневіе увіренности въ сущестьованіи вещей въ себт. Объясневіе догматическаго пониманія пространства и времени. Независимость объектирующихъ понятій и законовъ отъ пространства и времени. Объектированіе событій внутренняго міра. Его необходимость для сознанія. Эминрическое подтвержденіе критицизма. Апріорным идем и апріорное позваніе. О преділяхъ апріорнаго познанія и объ отличій философскаго познанія отъ обыденнаго. Способъ рішенія вопроса о познаваемости вещей въ себтів.

ГЛАВА III. О пріємахъ критической философія и ся отношевіяхъ къ другинъ наукамъ. Неизбъжность медленнаго 42

1

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | DOX.       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| развитія апріорнаго новранія. Основной принцинъ прісмовъ<br>притической философія. Ек прісми. Діалектическій. Крити-<br>ческій анализъ эминрическихъ нопятій. Историческій. Пози-<br>тивный. Связь притической философія съ другими науками.                                                                                                                                                                                                                                          | 82 .       |
| ГЛ ВА IV. Историческій обзоръ важитійнихъ ученій е на-<br>терія. Значеніе обзора. Декартъ. Вліяніе его ученія о на-<br>терія на развитіе нослідующей философія. Окказіонализиъ.<br>Синноза. Лейбинцъ. Вольфъ. Заніна неханцзиа дійстріяни<br>на разстоянія. Каптъ въ его докритическій и въ критичес-<br>кій неріодъ діятельности. Слабия стороны его критической<br>теорія матерія. Переходъ къ новой переработкі вопроса о<br>матерія.                                              | 99         |
| ГЛАВА V. Инсрція и основные процессы визнисй природы.<br>Вопрось объ основныхъ процессахъ влённяго ніра. Мизнія<br>Маха, Тета и картезіанцовъ. Отвъть Вундта. Связь вопроса<br>съ понятіями причины и пверція. Анализъ инерція. Еа<br>связь съ понятіецъ причины. Метафизическій анализъ усло-<br>вій реальности послідляго. Основныя в вторичныя причины<br>виённей природи.                                                                                                         | 134        |
| ГЛАВА VI. Критика лежныхъ ионятій, связанныхъ съ неня-<br>тіснъ массы. Мнижая vis inertiae. Масса. Фикція передина-<br>нія движенія. Связь съ ней механизма и отожествленія масси<br>съ количествонъ матеріи. Фикція дьиженія какъ сили<br>ГЛАВА VII. Критика нонятія энергія. Построеніе нонатія<br>энергія. Его относятельность в нереальность. Теть. Моръ.<br>Научное значеніе цонятія энергія. Отличіе относятельно со-<br>храпенія энергія механическахъ силь отъ динамическихъ. | 161<br>175 |
| ГЛАВА VIII. Критика ионятія непроницаемости. Полытки от-<br>рицать непроницаемость. Делингсгаузенъ, Пфейльштикоръ и<br>др. Постановка вопроса. Непроницаемость динамическая и<br>абсолютиая. Возраженія Кирхмана противъ первой и Канта<br>противъ второй. Огношеніе абсолютной непроницаемости къ<br>механической силъ                                                                                                                                                               | 194        |
| ГЛАВА IX. Критика понятія динажическихъ силъ. Ненонят-<br>ность ихъ природы. Динамическія силы какъ qualitates occul-<br>tae. Ихъ непредставимость. Непонятность дъйствій на раз-<br>стоянія. Согриз ibi agere non potest ubi non est. Цёльнеръ.<br>Делингсгаузенъ. Изенкраге. Понятность механизна. Секки.<br>Нарушеніе научнаго монизма. Дуализнъ матеріи и духа. Вов-<br>раженія Гербарта. Сравнительный итогъ механизма и дина-                                                   | 213        |
| инзиа                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 410        |

ГЛАВА Х. Критика чистаго механизма. Гипотетический харак-теръ механизма. Механизмъ какъ догматическая метафизика. Критика чистаго атомистическаго механизма. Секки и Пуансо.

.

| Невозможнос           | T6 8 | ещ           | )CŢ,B | a   | Kpn | TEK | 8 4 | ECTO | 071 | Nex | Kahi         | 181 | r C  | 810 | <b>- 1</b> |     |
|-----------------------|------|--------------|-------|-----|-----|-----|-----|------|-----|-----|--------------|-----|------|-----|------------|-----|
| пой матеріи.          | Buz  | <b>k</b> pel | BHe   | ate | DNH | To  | )NC | 088. | C   | tos | lyi <b>s</b> | B   | )181 | n j | le-        |     |
| ленгсга <b>уз</b> ена | •    | •            | ٠     | •   | ٠   | •   | •   | •    | •   | ٠   | •            | ٠   | •    | •   | •          | 235 |

Г.ІАВА ХІ. Критика механизма иритягательныхъ силъ и объ апріорныхъ выводахъ законовъ дъйствій на разстоянія. Необходимость притягательныхъ силъ. Основной принцияъ механизма тяготѣнія. Произволъ въ построснія испомогательныхъ гипотезъ. Невозможность математической и физической повѣрки механизма тяготѣвія. Внутреннее противорѣчіе въ прозрачности тѣлъ относительно импульсовъ тяготѣнія. Три возможныхъ типа механическаго тяготѣнія. Критика каждаго изъ нихъ. Возможна ли множественность силъ въ матерія? Попытки апріорныхъ выводовъ законовъ дѣйствій на разстоянія.

## приложения.

| ПРИЛОЖЕНИЕ І. Къ главъ II. О критическомъ основоноло-<br>жени и о различи критической и догнатической но- |             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| НЯТНОСТЯ                                                                                                  | 29 <b>9</b> |
| ПРИЛОЖЕНИЕ И. Къ главъ И. Критчка воздръщи ноглъ-кан-                                                     |             |
| товскихъ вдеалистовъ на вещи въ себъ                                                                      | 315         |
| ПРИЛОЖЕНІЕ III. Къ главъ Х. Изслъдованіе Иуансо объ<br>ударъ вращающихся тълъ                             | 326         |
| ПРИЛОЖЕНИЕ IV. Къ главъ XI. Примъры ръшенія проблемы                                                      |             |
| мстаняческаго тяготънія                                                                                   | 331         |





#### Записки Историко-филологическаго факультета Императорскаго С.-Петербургскаго Университета.

- Ч. І. Прокопія Кесарійскаго Исторія войнъ Римлянъ съ Персали, Вандизами и Готеами. Переводъ съ греческаго Сипридона Дестуниса, комментарій Гавріила Дестуниса. П. К. Исторія войнъ Римлянъ съ Персами. Кпига І-ал. 1876.
  - II. 1. Ioannis Boccaccii ad Maghinardum de Cavalcantibus epistolae tres. II32. A. Becegobckiñ. 1876.
    - 2. Индейскія сказки и легенды, собранныя въ Камаоне въ 1875 г. И. П. Минаевымъ. 1876.
  - III. О торговлѣ Руси съ Ганзой до конца XV вѣка. М. Бережкова. 1879.
  - IV. Пэъ древней исторіи Болгаръ. Матићя Соколова. 1879.
    - V. 1. Авонскія авты и фотографическіе снимки сънихъ въ собраніяхъ П. И. Севастьянова. Тимовея Флоринскаго. 1880.
      - 2. Antiphontis orationes. Edidit Victor Jernstedt. 1880.
    - VI. Проконія Кесарійскаго Исторія войнъ Римлянъ съ Персами, Вандилами и Готоами. Переводъ съ греческаго Спиридона Деступиса, комментарій Гавріила Деступиса. П. К. Исторія войнъ Римлянъ съ Персами. Книга 2-ая. 1880. Приложеніе: О искореніи и плѣненіи произведенномъ Порсами въ Аттической Аониѣ. Греческое стихотвореніе эпохи Турецкаго погрома. Падалъ, перевелъ и объяснилъ Г. Деступисъ. 1881.
  - VII. Психологія. Изсябдованіе осповныхъ явленій душевной жизни. М. Владиславлева. Томы І п П. 1881.
  - VIII. Крестьяло въ царствованіе Императрицы Екатерины II. В. И. Семовскаго. 1881.
    - IX. Моравія и Мадьяры съ половним IX до начала X вѣка. К. Я. Грота. 1881.
    - Х. Александръ Сергвевичъ Пушкииъ въ его поэзін. 1-ий п 2-ой періоди жизни и діятельности (1799 — 1826). А. Незеленова. 1882.
    - XI. Къ исторія Аонискихъ драматическихъ состязаній. П. Никитина. 1882.

: >

- XII. Secrets d'état de Venise. Documents, extraits, notices et études servant à éclaireir les rapports de la Seigneurie avec les Grecs, les Slaves et la Porte Ottomane à la fin du XV et au XVI siècle. Par Vladimir Lamansky. 1884.
- XIII. Герберштейнъ и его историко-географическия пзийстия о Россия. Е. Замысловскаго. 1884. Приложение: Матеріалы для ист.теогр. атласа Россия XVI в. 1884.
- XIV. Ворьба изъ-за господства на Базтійскомъ морѣ въ XV и XVI столѣтіяхъ. Г. В. Форстена. 1884.
- XV. Витовтъ и сго политика до Грюпвальденской битвы (1410 г.). А. Барбашева. 1885.
- XVI. Буддизиъ. Изслъдованія и матеріалы. И. П. Минасва. Тонъ І. Вип. 1 и 2. 1887.
- XVII. Сераціонъ Владимірскій, русскій пропов'яликъ XIII в'яка. Евгенія Пітухова. 1888.

Digitized by





.

.





.



•